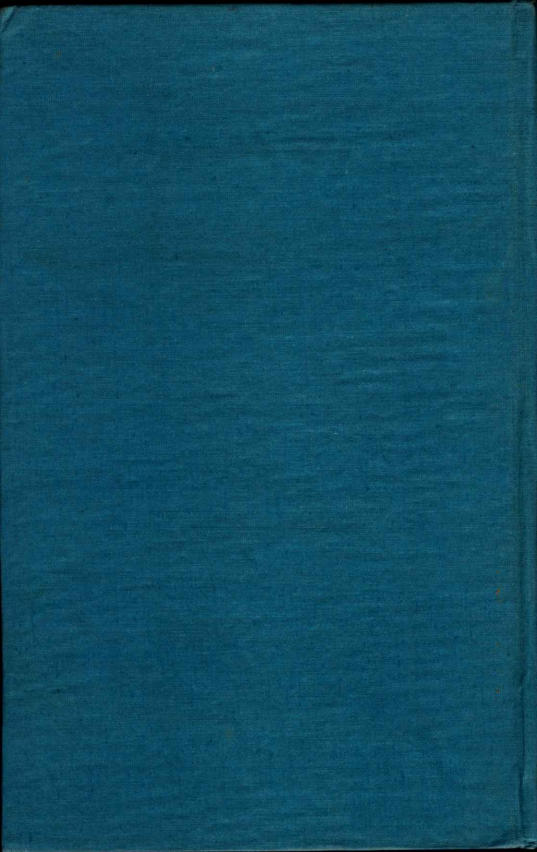
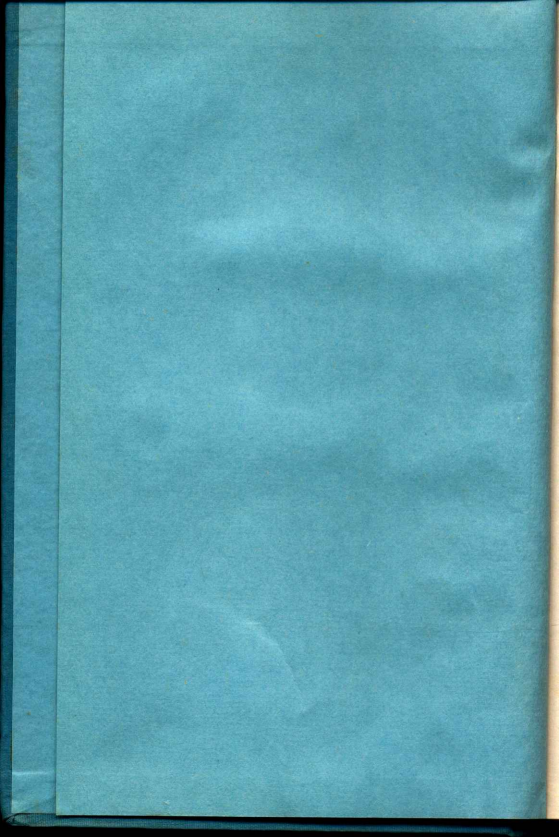
# ISAÑASIVAGURUDEVAPADDHATI OF ISANASIVAGURUDEVA

T. Ganapati Sastri







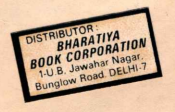
# ISAÑASIVAGURUDEVA PADDHATI OF ISANASIVA GURUDEVA

### Vol.-I

Ed. by

M. M. T. GAŅAPATI SĀSTRĪ

With An Elaborate Introduction
by
Dr. N. P. UNNI
Prof. and Head of the Deptt. of Sanskrit
University of Kerala
Trivandrum



## BHARATIYA VIDYA PRAKASHAN

Delhi

(India)

Varanasi

#### Publishers:

Bharatiya Vidya Prakashan

- (1) 1. UB, Jawahar Nagar, Bungalow Road, DELHI-110007
- (2) Post Box No. 1108, Kachauri Gali, Varanasi-221001.

#### Distributors:

Bharatiya Book Corporation
Post Box No. 2144, Bungalow Road, Jawahar Nagar
DELHI-110007

Price: 800- (Four Vols.)

Edition: 1988.

Vol. I—ISBN : 81-217-0015-9 (Set) —ISBN : 81-217-0019-1

Printed:Arya Offset Press
Delhi

# ईशानशिवगुरुदेवपद्धतिः

प्रथम भाग

महामहोपाष्यायेन त. गणपति शास्त्रिणा

भूमिका लेखक:

डा० एन० पी० उण्णी
अध्यक्ष, संस्कृत विभागः
केरल विश्वविद्यालयः

भारतीय विद्या प्रकाशन विद्या प्रकाशन विद्या

#### प्रकाशक:

#### भारतीय विद्या प्रकाशन

- (1) 1 यु॰ बी॰ जवाहरनगर, वैंग्लोरोड़, दिल्ली-७
- (2) पो० बा० ११०८, कचौडी गली, वाराणसी-१

वितरक: भारतीय बुक कार्पीरेशन पो० वा० 2144, 1. यू० बी०, जवाहरनगर, बैंग्लोरोड़, दिल्ली-७ संस्करण, 1988

The same of the P

(क्रम्

मुल्य : ५००/-०० रुपये (चार भाग) अवस्था क्रिक

प्रथम भाग - ISBN. : 81-217-0015-9 सेंट - ISBN. : 81-217-0019-1

मूद्रण 1 आर्या आफसेट प्रेस नियान है । एक कि प्रक्रिक दिल्ली

#### INTRODUCTION

#### Tantras, Agamas and Samhitās

In Sanskrit there is a major branch of religious literature consisting of Tantras, Agamas and Samhitas. It is calculated that there are nearly two hundred or more works pertaining to this branch. The general contents of these can be classed under four heads, viz., (1) Jñāna or knowledge and its nature, (2) Yoga or concentration of mind and the means of attaining the same, (3) Kriya or construction of temples and the consecration of idols in them, and (4) Caryā- the religious rites and social observances. Sometimes the emphasis is shifted to one or two aspects of the above classification as in the case of Kerala where the emphasis is on Krivā and Caryā. But generally speaking the line of demarcation between these three classes of literature is not well marked. Referring to these works Prof. M. Winternitz has stated that "there is no clear line of demarcation between the terms and the expression. 'Tantra' is frequently used as a general term for this class of works."

Strictly speaking Tantra stands for 'a system of doctrines, a book. Agama means 'tradition' while Samhitā connotes 'collection of sacred texts'. The distinction consists in the details. Thus Agamas are a special class of works which propagate the worship of Siva and Sakti, while sharing similar features there are some works specially devoted to the sect of Viṣṇu and they are termed as Samhitās. Tantras very often derive materials from both these classes of literature. In practice the Samhitās are the sacred books of the Vaṣṇavas while the Agams are propagated by Saivas and often called Saivāgamas. It is the Sāktas who practice the Tantras as such in its strict sense.

Some of the popular lexicographers have attempted to define the word Tantra which connotes many ideas which are related to religious practices. According to Medinikośa, the word connotes: तन्त्रं कुटुम्बक्वःये स्यात् सिद्धान्ते चौषधोत्तमे । प्रधाने तन्तुवाने च शास्त्रभेदे परिछदे ।। श्रुतिशाखान्तरे हेतावुभयार्थप्रयोजके ।।

It is doubtful whether the lexicographer has included the available class of literature known as Tantra in the purview of of his definition. Another lexicon called śabdārthacintāmaņi has given the characteristics of Tantras in the following lines:

सर्गश्च अतिसर्गश्च मन्त्रलक्षणमेव च।
देवतानां च संस्थानं तीर्थानां चैव वर्णनम्।।
तथैवाश्रमधर्मश्च मन्त्रसंस्थानमेव च।
संस्थानं चैव भूतानां यन्त्राणां चैव निर्णयः।।
उत्पत्तिविबुधानां च तहणां कल्पसंज्ञितम्।
संस्थानं ज्योतिषां चैव पुराणाख्यानमेव च।।
कोषस्थ कथनं चैव व्रतानां परिभाषणम्।
शौचाशौचस्य चाख्यानं नरकाणां च वर्णनम्।।
हरचक्रस्थ चाख्यानं स्त्रीपुंसोश्चैव लक्षणम्।
राजधर्मोदानधर्मो युगधर्मस्तथैव च।।
व्यवहारः कथ्यते च तथाचाध्यात्मवर्णनम्।
इत्यादि लक्षणैर्युक्तं तन्त्रमित्याभिधीयते।।

This definition is elaborate and all comprehensive. Naturally it applies to most of the Tantric treatises wholly or partially. Tantrapaddhati of Iśānaśivaguru conforms to this definition to a large extent. The definition implies an encyclopaedic nature and naturally most of the major works on Tantra incorporate such details as are usually found in an encyclopaedia.

The Visnusamhita has attempted to give the etymology of the term Tantra as follows:

सर्वेऽर्था येन तन्यन्ते त्रायन्ते च भयाज्जनाः।
इति तन्त्रस्य तन्त्रत्वं तन्त्रज्ञाः परिचक्षते।।

It many be noted that there is a three fold classification of Tantras with Viṣṇukrāntā, Rathakrāntā and Aśvakrāntā. The names of 192 works on Tantra belonging to these three classes are given in some treatises. Thus there are 64 works each for Viṣṇukrāntā, Rathakrāntā and Aśvakrāntā sects. Then there are

3

a number of Sūtras on Tantras like Vaikhānasasūtra, Nāradabhaktisūtra etc., which are related to this class of literature.

The Āgamas are spoken of as the utterances of from the mouth of Siva in response to the queries of his consort Pārvatī. Padmasamhitā attempts to define Āgama as follows giving the etymology of the word and detailing the generic nature of the class of text:

आगतं पञ्चवक्त्रात् गतं च गिरिजानने।

मनं च वासुदेवस्य तस्मादागममुच्यते।।

सृष्टिश्च प्रलयश्चैव देवतानां तथार्चनम्।

साधनं चैव सर्वेषां पुरश्चरणमेव च।।

षट्कर्मसाधनं चैव ध्यानयोगश्चतुर्विधः।

सप्तिभिर्लक्षणैर्युक्तं त्वागमं तद्विदुर्बुधाः।।

The Āgamas are enumerated as 28 and they are associated with religlo-philosophical systems of sects. The treatise of Iśānaśivaguru has quoted from most of the Śaivāgamas. Hence their enumeration would help one to identify the nature of the text cited. The 28 Āgamas which form the base of the Śaiva system are as follows: Kāmika, Yogaja, Cintya, Kāraṇa, Ajitā, Dīpta, Sūkṣma, Sahasra, Amśumadbheda, Suprabheda, Vijaya, Niśvāsa, Svāyambhuva, Anila, Vīra, Raurava, Mukuṭa, Vimalā, Candrajñāna, Bimba, Prodgīta, Lalita, Siddha, Santāna, Sarvokta, Pārameśvara, Kiraṇa and Vātula. These works contain ritualistic details among other toipes connected with Tantras. The Samhitās are a class of texts with a wider scope having twelve thousand stanzas for each text. As already mentioned these belong to the Vaiṣṇava sect. The following definition is given in the Pauṣkarasamhitā:

द्विषट्सहस्रपर्यन्तं संहिताख्याख्यं सदागमम् । ये चान्ये चान्तराला वैशास्त्रार्थेनाधिका शतैः ॥ सर्वेषां संहितासंज्ञा बोद्धःया कमलोद्मव ॥

It is not definitely known as to how many texts are avilable in this class of literature. Samhitās with the following names are already known and published from different places. They are Ahirbudhnya, Iśvara, Kapiñjala, jaya, Parāśara, Pādma, Bṛhad

Brāhma, Bhāradvaja, Sāttvata, Śrīpraśna, Viṣṇu, Viṣṇutilaka, Lakṣmītantra, Mārica, Atri, Parama and Pauṣkara. In his Introduction to Pañcarātra Prof. Schroeder has listed the names of 215 works belonging to the class of Samhitās. Works of this class with the names of Agastya, Aniruddha, Upendra, Kāśyapa etc., are unpublished.

Thus it may be seen that there is a vast class of religious literature grouped under the terms Tantra, Āgama and Samhitā. Then there are some more allied works called Rahasya works like Sivarahasya, Brahmarahasya and viṣṇurahasya are instances. On Tantra literature we have works classified as Yāmalas and Dāmaras. The first type is defined as follows:

सृष्टिश्च ज्योतिषाख्यानं नित्यकृत्यप्रदीपनम् ।

क्रमसूत्रं वर्णभेदो जातिभेदस्तथैव च ॥

युगधर्मश्च संख्यातो यामलास्याष्ट लक्षणम् ॥

Some of the works pertaining to these types may be mentioned here. Yāmalas attached to Ādi, Brahmā, Viṣṇu, Rudra, Gaṇeśa and Āditya are mentioned in some works, Dāmaras called Yoga, Śiva, Durgā, Sarasvatī, Brahmā and Gandharva are also known.

The Tantras pertain to Vedic and non-vedic classes. The first type is called Dakṣiṇamārga while the second is named Vāmamārga. Tantra literature thus embodies a vast class of manuals of encyclopaedic nature. Each of them contains vast materials and profuse quotations from the other. As for instance Iṣānaśivagurudevapaddhati has extensively quoted from nearly sixty works belonging to Āgamas, Samhitās and Tantras.

#### Tantra in Kerala

It is not definitely known when Tantra literature was introduced to Kerala. But it is certain that it happened in a much earlier period. Traditions maintain that Paraśurāma, the legendary creator of Kerala is said to have established 108 temples and brought Brahmins from outside to perform rituals there. Keralamāhātmya, a work of Purāṇic nature, contains some interesting accounts in this regard. God Viṣṇu ordained that

Parasurāma should establish numerous temples and must make arrangements for their ritualistic affairs. Accordingly Parasurāma established temples and then brought Brahmins for conducting rituals. The following stanzas from Keralamāhātmya are interesting:

ब्राह्मणैवेंविद्भिश्च धर्मिष्ठैस्तन्त्रपारगैः।

पूजां प्रत्यहमस्माकं कारय त्वं भृगूत्तम्।।

तिन्त्रणो द्वादश श्रेष्ठान् प्रतिष्ठार्थमकल्पयत्।।

चतुर्विशसहस्रं च देवालयमकल्पयत्।।

A Brahmin belonging to Tarananallur family was given the Tantric rites of Kerala temples by Parasurama himself. Members of this family still perfrom Tantric rituals in the temples of Kerala despite the passage of several centuries. Thus Parasurama is to be credited with the introduction of Tantra in Kerala.

It is well known that there are three systems in Tantra prevalent in the different parts of our country. They are the Kashmir system, the Bengal system and the Kerala system while the first two systems generally follow the Vāmamārga, the last mentioned system current in Kerala pertains to the Daksinamarga In other words the southern system is more Vedic than the other ones which are non-Vedic srstems. Daksinācāra followed in Kerala is predominantly Sāttvika in its nature. Yantras and homas are also used for worship of deities. Bhagavatisevā or the Worship of Durgā in her Sāttvik form as Lalitā is commonly conducted in Kerala houses as a domestic ritual. For this a Yantra is drawn with the prescribed materials and the worship is done on a bell-metal lamp placed in the centre of the ritualistic diagram. The sacrificial act or home popularly conducted in Kerala is the Ganapatihoma to please Vighnesvara. There are many special features in the matter of rituals and worship in Kerala. For a proper understanding of the Tantric works of the region, the special features of Kerala temples and modes of worship conducted there must be appreciated. Without a knowledge of these features Kerala works on Tantra would remain unintelligible.

Kerala temples and rituals

The typical temples of Kerala distinguish themselves from those in the other parts of India by their characteristic structure. While gigantic construction and imposing towers called Gopuras in the front or on all the gateways of the shrine mark the feature of South Indian temples, they are conspicuous by their absence in Kerala. That much impartance is not attached to the tower in the indigenous Kerala architectural patterns. Regarding the features of the Kerala temples it is observed: "The characteristic Kerala temple consists of the sanctum sanctorum (garbhagrha) which is usually circular (Vrtta) in shape but sometimes square (Caturaśra) or rectangular (caturaśradīrgha), whith a conical or pyramidal roof (śikhara) crowned by a crest (stūpika). Within this Garbhagrha is the idol on a pedastal (pītha). Round the Garbhagrha is the first Prākāra called Antarmandala. Small Balipīthas representing the eight Dikpalas, the seven Matris etc., are placed there. A flight of steps called Sopana connects this Prakara with the door of the Garbhagrha. In front of the Sopana is the second Prākāra called Antahāra, forming a broad verandah with doorways on all the four sides. The Antahāra leads out into an enclosure containing the main Balipitha. After the Antahāra we get the fourth Prākāra called Madyahāra which is essentially a continuous structure having an array of lamps all round from top top to bottom. Beyond this and just outside the main Balipitha is the flagstaff (Dhvajasthambha). The fourth rākāra called Bāhyahāra is beyond this. It forms the pathway for the processions within the temple. The fifth and last Prākāra is the outermost wall of the temple. This is called Maryada. The main entrace is through a simple Gopura which may be an ordinary doorway with a small roofiing or one with the super structure, comprising rooms and verat dah. The space between the Garbhagrha and Antahāra is roofless; so also is most of the space between the Madhyahara and Maryada. This reguls in every part of the temple being airy and well ventilated, a distinctive feature of the Kerala temple."

<sup>1.</sup> Dr. S. Venkitasubramonia Iyer, Religion, Art and Culture, College Book House, Trivandrum, pp. 17-18.

Introduction 7

As in the other parts of the country the main deities worshipped in Kerala are Viṣṇu, Śiva, Durgā, Gaṇapati, Subrahmaṇya, Sarasvatī etc. But some more deities are prominently worshipped in this region. For instance śāstā also called Hariharaputra is a popular god worshipped in temples. Another peculiarity in this respect is that certain gods like Varāha, Paraśurāma, Balarāma, Bharata, Brahmā etc., are also consecrated in Kerala shrines unlike in the other parts of the country. Tantric treatises of Kerala also describe the installation and worship of gods like Sūrya, Vaiśsrvaṇa, Indra etc., though such temples are rarely found in the present day.

In Kerala temples only the chief priest is allowed to perform Pūjā to the idol inside the Garbhagiha. In performing the Pujā the priest utters the Mantras inaudibly but shows the gestures and related actions with meticulous care in strict accordance with the rules and practices. In contrast several people are permitted to perform Pūjā in other parts of the country and they utter the Mantras aloud, little care being bestowed to the Tāntric aspect.

The mode of worship also calls for consideration. It is again observed: "The ritual of ceremonial worship in the Kerala temples is a combination of both Vaidika with Vedic Mantras and methods and Tāntrika with non-Vedic Mantras and rules, the Tāntrika element slightly predominating over the Vaidika. It, therefore, comes under the category of Tāntrika-Vaidika following the classification in the Puruṣārthaprabodha of Brahmānandabhārati. It is Vaidic worship in the Tantric mode. The Pañcatattva or the Pañcamakāra, which constitutes an integral part of orthodox Śākta Tantra, has, however, no place in the Devi temples of Kerala. Madya, Māmsa, Matsya and Maithuna, whatever may their denotation and significance, are as such entirely absent in the routine temple ritual. Mudrā alone is there, but it is in the sense of gesture, and there is quite a lot of this".

"The number of Pūjās per day as well the time of their performance are also bound by rules. Generally there will be three Pūjās, Every day the Abhiṣeka (ceremonial bath) is performed to the

<sup>1.</sup> Ibid, p. 19.

idol very early in the morning, followed by Alankara (decoration). The first pujā called Uşaḥpujā is then conducted. At about noon, we get the second Pūjā called Madhyāhnapujā or Uccapūjā. The temple is closed after this. It is reopened in the evening and the third Pujā is done in the early part of the night. This is called Ardhayāmapūjā after which the temple remains closed till the next morning. All these Pūjās have certain peculiarties in detail, but the one that is most note worthy is the offering of Bali to the Dikpālas and other connected Devatas after the Naivedyas to the principal deity, followed by a procession of the Utsavamurti (portable idol of the principal deity) along the Bāhyāhāra to the accompaniment of drums and other musical instruments. In some temples we get an additional Pūjā called Pantīrați between the Uşahpūjā and Uccapūja and in certain temples yet another Pūjā called Etirttapuja between the Uşaḥpūjā and Pantīrați. The rituals during the Utsavas are very elaborate and have their own special features. But the item called Śrībhūtabali deserves special mention. This takes quite a long time and has to be done with special care and in strict adherence to the rules laid down for each Devatā connected with it. Even the Timilā, which is, by the bye, a long drum indigenous to Kerala to be played with the hand, has to be beaten for each Devatā in a different manner and for different duration."

Iśānaśivagurudevapaddhati has dealt with many of these aspects peculiar to Kerala temples. Hence without a knowledge of the practices current there the details enumerated by the author could not be fully understood. Many words are used as technical terms signifying features peculiar to Kerala shrines. Such words have no relevance to Tantra in general. Very often words Dravidian origin are sanskritised to coin new technical words.

### Tantra literature in Kerala

Kerala's contribution to the Tantric field of Sanskrit literature is vast and varied. The beginnings of this literature is buried in obscurity and what we have is only some tradition which may contain some grains of truth. The existence of a large number of works pertaining to Tantras, Agamas and Samhitas show the

Introduction

popularity and importance of this branch of literature in Kerala. Among them we find a sizable number of works written by the author from Kerala. While some of them have been published many remain unpublished. These books were used by the Tantrikas of the region and thus got much popularity.

There are two types of Tantric preceptors in Kerala. Those who have practised Tantra, but did not contribute any work as such belongs to the first category. In the second category the authors of Tantric treatises may be included.

Among the earliest writers on Tantra the name of a scholar belonging to Nārāyaṇamaṅgalam may be noted. He is believed to be the brother of Melathol Agnihotrī who is reputed to have performed nintynine vedic sacrifices. The scholar referred to as Nāraṇattu Bhrāntan literally the lunatic member of Nārāyaṇamaṅgalam, Though his works are not preserved to posterity, tradition maintains that it is he who popularised Tantras and Āgmamas in Kerala.

The great Advaita teacher Sankara is taken to be the second important writer on Tantras. Prapañcasāra and Saundaryalaharī are the two works that form his contribution. The authorship of works like Saparyahṛdaya, Saubhāgyavidyā and Subhagodayapaddhati is also ascribed to him by some scholars. Anyway there is no doubt his claim for a prominent place among the writers on Tantra works.

The Prayogamañjarī of Ravi and Kriyāsāra of anonymous authorship are the two basic works composed at a comparatively early period. Then comes the Īśānaśivagurudevapaddhati of Īśanaśivaguru of the 12th century A.D. His work is comprehensive dealing with all the main divisoins of the Tantraśāstra. The Śilparatna of Śrīkumāra is an important work dealing with temple architecture and iconography. But the most popular manuals on the subject of Tantra are the Tantrasamuccaya of Nārāyaṇan Nampūtiri of Cennās house and its supplement Śeṣasamuccaya by his disciple. These were composed in the 15th century and ever since they formed the standard texts for practical purposes. The Tantrasamuccay in twelve sections

deals with all important functions of Kerala temples. subject matter of the twelve sections may be given as Ksetrabhūlakṣaṇa, Prāsādalakṣaṇa, Bimbalakṣaṇa, Maṇḍapasamskāra, Bimbaśuddhi, Pratisthā, Nityapūjā, Kalaśasnāna, Utsavavidhi, Prāyaścitta, Jīrņoddhāra and Mantroddhāra. These topics are related to the deities Vișnu, Siva, Sankaranārāyaņa, Durgā, Skanda, Ganapati and Śāstā. The Śesasamuccaya in ten sections deals with the same functions with regard to other deities like Brahmā, Sūrya, Vaiśravaņa, Sarasvatī, Laksmī etc. Several others also contributed to the field in later times. Some of the important contributions are: the Anusthanapaddhati of Parameśvara. Tāntrikakriyā of Kṛṣṇapāṣāṇa Vipra, Anusthānasamuccava of Nārāyaņa, Harinī of Nārāyaņa belonging to Vyāgharagrāma, Kriyāsangraha of Śankara belonging to Gartāranya and Kriyāleśasmrti of Nilakantha. Many more works of shorter size are available dealiag with cartain specific aspects of temple rituals. These works freely draw upon the standard text composed by earlier writers. Still for practical purposes these serve as manuals to priests of Kerala. Among such treaties the following deserve our attention. Pratisthāsangraha, Puspānjalividhāna. Bimbalakşana, Balikalpa, Jīrnoddhāra etc., suggest their contents by their name.

These and other works justify the Keralaprasthāna in the field of Tantras. They form the basis for the Dakṣiṇācāra cult of Tantra of the south. Among them the Iśānaśivagurudevapaddhati of Iśānaṣivaguru warrants a unique position as a standard and comprehensive treatise that exerted its influence on later Tantric writers as well as works.

The Manuşyālayacandrikā of Tirumangalattu Nīlakantha (c. 16th century A.D.) has referred the work of Iṣānaśivaguru as Gurudevapaddhati in the introductory stanzas to his Manuşyālayacandrikā—a work on household architecture.

मयमतयुगलं प्रयोगमञ्ज-र्यपि च निबन्धन भास्करीययुग्मम् । मनुमतगुरुदेवपद्धति श्री-हरियजनादि महागमा जयन्ति ।। मार्कण्डेयनिबन्धन मयमतं रत्नावर्लि भास्कर-प्रोक्तं काश्यपविश्वकर्मगुरुदेवोक्तञ्च पञ्चाशिकाम् । सन्याख्यां हरिसंहिता विवरणाद्यं वास्तुविद्यादिकं दृष्ट्वा तन्त्रसमुच्चयोक्तमनुसृत्यैवात्र संक्षिप्यते ।।

There is no doubt that the work has influenced later writers directly or indirectly. But this monumental treatise became out of circulation since more simple works were available for practical purposes. It is an undisputed fact that the Tantrapaddhati of Iśānaśivaguru is one of the first comprehensive treatises on Tantra literature.

# IŚĀNAŠIVA GURU

#### The Author

Mahamahopadhyaya Dr. T. Gaṇapati Sastri who edited the work Iśānaśivagurudevapaddhati for the first time deserves the gratitude of the world of scholars for bringing out this substantial contribution of Kerala to Tantric literature. The author of the monumental treatise is mentioned as Iṣānagurudeva Miśra, a high souled personage who attained all the mantric powers. According to the editor the suffix Miśra suggests that the author might be a native of Mithilā or any of the adjoining countries. The suffix Miśra is found added to the name of the author in the colophon at the end of of the first Paṭala as follows:

इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेविश्विवरिचते तन्त्रसारपद्धतौ वस्तुनिर्देशमातृ-कोत्पत्तिनिर्णयो नाम प्रथमः पटलः ।

In the preface to the second volume of the publication Ganapati Sastri quotes Haraprasada Sastri's views on the date and identity of Iśānaśivaguru. The author of the tretise, it is said belonged to the Mattamayūr line of Śaiva saints of Dhārā. The Trivandrum editor holds the view that the author of the Tantric treatise lived earlier to Bhoja. In other words he is of the opinion that even though manuscripts of the works were

obtained from Kerala, the work itself is not a contribution of Kerala.

#### A Keralite scholar

But later scholars who had the benefit of studying the work in detail hold that there is enough evidence in the text itself to show that Isanasivaguru must have been a Kerala writer. The details given in the text regarding Tantra and Mantra are useed in the daily rituals in Kerala temples for centuries. The seventh and ninth Paṭalas of the work could be cited as examples. In these sections the rites of purification of materials used for rituals as well as mode of bathing are detailed. These too show affinity with the practice in Kerala. There are many other parallels which compel one to accept a Kerala authorship for the work. In the 50th Paṭala of the Kriyāpāda, the 343rd stanza refers to a particular musical instrument of Kerala called a Timilā as follows:

सङ्गीननृत्तवादित्रैः शङ्खकाहलगोमुखै:। तिमिलानकभेर्याद्यैनिनदद्भिरनारतम् ॥

Timilā is a kind of drum used in almost all temples of Kerala as one of the prominent musical instruments. Similarly in the 41st Paṭala of the Mantrapāda a famous Tantra work which also deals with the treatment of poison called Nārāyaṇiya is referred to as follows:

तेष्वादौ मतमाश्रित्य खड्गरावणचोदितम्। नारायणीयोदितं च मार्गद्वयमिहोच्यते॥

The work is called Nārāyaṇiya since the author is one Nārāyaṇa most probably a Keralite scholar but the real title ef the work is Tantrasārasaṅgraha.¹ But the most important reference is to Prayogamañjarī often simply referred to as Mañjarī. There are not less than twentyfive references to this important work on Tantra. Among the several Tantric works quoted in this treatise Prayogamañjarī by a Namputiri Brahmin called Ravi occupies a

Ed. with commentary, Madras Government Oriental Series No. 15, Madras, 1950.

prominent position. Thus there is every reason to hold that the author must be a Keralite scholar

Identity

Once it is established that the author is a Keralite the problem regarding his identity remains. Scholars have expressed different views in this respect.

Iśānaśīvaguru the author of the Tantra treatise is often identified with Iśānadeva the preceptor of Kṛṣṇalilāśuka, the author of the famous Kṛṣṇakarṇāmṛta. Towards end of the first canto of the work the following stanza occurs:

ईशानदेवचरणाभरणेन नीली-दामोदरस्थिरयशस्तबकोद्भवेन । लीलाशुकेन रचितं तव देव कृष्ण-कर्णामृतं वहतु कल्पशतान्तरेऽपि ।।

The stanza makes it clear that the author of the stotra was Līlāśuka, that his parents were Dāmodara and Nīlī and that he was a disciple of Īśānadeva. This Īśānadeva is supposed to be author of Tantrapaddhati. This again referred to in the following stanzas quoted by the historian of Sanskrit literature from a manuscript.

आदित्यप्रज्ञपादानामादिकारुण्यभाजनम् । ईशानदेव इत्यासीद् ईशानो मुनितेजसाम् ॥ तयोरनुग्रहापाङ्गसङ्कान्तज्ञानसागराः । सागरा इव गम्भीरास्सन्ति धन्याः सहस्रशः ॥ तयोरेव कृपापात्रं कृष्णलीलाशुको मुनिः । यदाश्रमाङ्कणे नित्यं रमन्ते तन्त्रविस्तराः ॥ तिलकं कुलपालीनां नीलीति निलयं श्रियाम् । यमलं जनयाञ्चके यं च कीति च शाश्वतीम् ॥ यस्य दामोदरो नाम सविता सवितुस्समः ॥

From these stanzas occuring in the Bālakṛṣṇastotra it is gathered that Īśāna was the preceptor of Kṛṣṇalīlāśuka. The parent's

<sup>1.</sup> M. Krishnamachariar, A History of Classical Sanskrit Literature, Delhi, 1974, p. 334.

names Nili and Dāmodara are corroborated by the reference in the Krsnakarnāmṛta verse.

Ullur S. Parameswara Iyer, a historian of Kerala literature agrees with the above view and holds that the lines:

- (1) Işānadevacararaņābharaņena and
- (2) Iśānadeva ityāsīd īśāno munitejasām

refer to the author of Tantrapaddhati. He is of the opinion that 'Işāna' must be the real name and 'Sivagurudeva' may be a title given to him because of his proficiency in Saivāgamas<sup>2</sup>.

V. Rajarajavarma Raja, another historian of Kerala Sanskrit literature disputes this identity. He points out that in the stanzas of Kṛṣṇalīlāśuka, the name of his preceptor, is mentioned as Iśānadeva. But the author of Tantrapaddhati refers to himself as Iśānaśiva in the last lines of Mantrapāda and Yogapāda respectively as follows:

- (1) Atreśānaśivena narma ca yudhām jaitram ca sandarśitam.
- (2) Tāmīśānaśivobhyadhād suraguruḥ Siddhāntatapaddhatim The colophons of various Paṭalas refer to the author as Īśanaśivagurudeva. According to the above-mentioned historian Īśānadeva mentioned by Kṛṣṇalīlāśuka and Īśānaśiva the author of the Tantra text must be different persons. It is also pointed out that Vāsudeva, the author of Rahasyagopālantracintāmaṇi must be referring to our author when he says:

Śrigurunām śivādyānām Pranaumi caranāvalim.

The title of the text

The editor of the text has accepted the title of Iśanaśivagurudevapaddhati uniformly in all the four volumes. This title is relevant as upheld by several colophons seen at the end of various Patalas.

But a shorter title "Tantrapaddhati" seems to have been accepted by scholars based on the following stanza occuring in the first Paṭala of the text:

<sup>2.</sup> Keralasāhitacaritram, Trivandrum, 1957, Vol. I, pp. 172-173.

<sup>2.</sup> Keralīyasamskrtasāhityacaritram, Vol. III, p. 552.

विस्तृतानि विशिष्टानि तन्त्राणि विविधान्यहम् । यावत् सामर्थ्यमालोच्यकरिष्ये तन्त्रपद्धतिम् ।।

Here the word "Tantrapaddhati" suggests a general idea as 'the system of Tantras' and as such could not be the real title of the work.

Yet another title is Tantrasārapadhhati or simply Tantrasāra which again describes the nature of the text. Another title is Siddhāntasāra, again supplied by colophon. See the following instances:

- (1) इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेविमश्रविरचिते तन्त्रसारपद्धतौ प्रथमः पटलः।
- (2) इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे द्वितीयः पटलः।
- (3) इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ सिद्धान्तसारे चेत्वारिशः पटलः।

From these it is clear that the title 'Iśānaśivagurudevapaddhati' stands for the system of practice formulated by Iśānśivaguru. The other titles like Tantrasārapaddhati, Tantrasāra or Siddhāntasāra show the nature of the work as a short compendium taking materials from earlier authorities.

Authors and works quoted

The following authors are quoted by name: Āryabhaṭa, Gautama, Patañjali, Parāśara, Pitāmaha, Bodhāyana, Brahma-śambhu, Bhojarāja, Maya, Yājñavalkya, Rāmakaṇṭha, Varuṇa, Vasiṣṭha, Sadyojyotis and Somaśambhu.

The various works quoted by name are: Ajita, Uttaragārgya, Kālottara, Kālottaraṭīkā, Kiraṇa, Kūrma, Gautamīya, Candrajñāna, Tattvaprakāśa, Tattvasāgara, Tattvasiddhi, Devya matam, Nāradīyam, Nārāyaṇīyam, Nyāya, Parā, Pingalāmatam, Purāṇa, Pauruṣa, Pauṣkara, Pratiṣṭhāpaddhati, Pratiṣṭhāsamuccaya, Prapañcasāra, Prayogamañjari, Brāhma, Bhagavadgītā, Bhojendrapaddhati, Mantravyākaraṇa, Makuṭottara, Mañjari, Matariga, Mānendra, Mohaśurottara, Yogasivapaddhati, Yogānuśāsana, Ratnātraya, Lambita, Vātula, Vatulottara, Vijaya, Vīra, Vaiṣṇava, Śivadharma, Śivāgama, Śruti, Ṣaṭtrimśattattvasiddhi, Sarvajñānasamudra, Sārddhatriśatika, Sānsānika, Skānda, Smṛti, Svacchandabhairava and Svāyambhuva.

(1) Prayogomañjarī often called Mañjarī is a very popular

work on Tantra consisting of 21 Patalas summarising Saivāgmas. It deals with the rites for renovation of damaged temples and consecration of the idols of the different deities. The author of this work was a Namputiri Brahmin called Ravi. His father was Aṣṭamūrti and the name of his grandfather has been given as Bhavatrāta. He belonged to Māṭhara family. Further it is revealed that his tulelary deity was śāstā of Cemparakkulangara. This information is supplied by the following stanzas occurring at the beginning of the work.

शिवपुरसद्ग्रामजुषा विध्यपितसोमपानशुद्धेन; काश्यपगोत्रप्रभुणा माठरकुलाब्जवनहंसेन; चम्पातीरतटाकारामस्यशास्तृगुप्तेन; रविणा हरिपदाब्जभृङ्गेण रचिता कृति: प्रयोगमञ्जरी नाम संक्षेपकुसुमोज्ज्वला।।

The fact that the work is a summary of Saivagamas is explained by the author as follows:

उद्दामता न वचसो न च कौतुकं मे
बुद्धेश्शिवस्य न च बोद्धुमलं हि तत्त्वम् ।
हास्यो भवामि करणेन निबन्धनस्य
स्पष्टं तथापि खलु चोदयतीह भिक्तः ।
दुर्ज्ञेयानि बहूनि मन्दमितभिस्तन्त्राणि गौरीपतेहद्गीर्णानि मुखाम्बुजादिवकलास्त्वेकत्र तेषां कियाः ।
नोक्तास्तेन शिवागमांश्च निखिलानुद्वीक्ष्य नास्ताः कियाः

संक्षिप्य प्रवदामि याश्च विहिता लिङ्गप्रतिष्ठाविधौ।।

In the first stanza the author expresses his limitation and in the next he explains the nature of the work as an epitome of Tantras. The work is utilised by the Kerala priests very much and naturally manuscripts are available in several old families. To get an idea of the text some instances may be noted.

एषां भृत्यगणाश्यातं शतमथ प्रत्येकमेषां पुनः
भृत्यास्सन्ति सहस्रमेवमयुतं तेषां च तेषामि ।
लक्षं कोटिगुणास्तथैव च पुनस्तेषां च तेषां पुनभृत्या भूतगणास्तथापरिमिता वक्तुं न शक्नोमितान् ।।

एते भूतगणावसन्ति विविधाः शून्यालये चत्वरे
शून्यग्रामसुरालयेषु नगरे शून्ये च चैत्यद्रुमे ।
बाधन्ते व्रणपीडितांश्च कृपणान् दुष्टात्मनो व्याधितान्
तेभ्यस्तत्र बिलप्रदानमितं नित्यं कमात् कारयेत् ॥
एषां दिशासुविदिशासु विधाय पूजामासाद्य बाह्यनिहितं बिलपीठमुच्चैः ।
मन्त्रैरमीभिरभितो विकिरेद्दिशासु
पीठस्य बाह्यभूवि तत्र बिल कमेण ॥

In these stanzas the author deals with the Bhūtas installed in the temple campus for the protection of the shrine. In the first stanza it is said that numerous are the Bhūtas. In the second verse the places assigned to them are noted while in the third the mode of offering to these minor deities is mentioned. The author must nave fiourished in the 11th century A.D. This useful work remains unpublished though it has been quoted by later writers profusely.

There is also an unpublished commentary on Prayogamañjari styled Pradyota. It is composed by Trivikrama, the son of Nārāyaṇa. It is assigned to the 15th century A.D. The following stanzas occuring at the beginning of the work reveal the parentage of the author as well as the scope of the commentary.

आर्द्रपादकुलोद्भूतनारायणतन्द्भवः ।
तिविक्रमोऽहं मञ्जर्या व्याख्यां कुर्वे यथाश्रुतम् ।।
तिरोहितार्थवाक्यानां पदानाञ्च यथामित ।
स्वार्थमेवापरिच्छिद्य श्रुतार्थस्य स्मृतेरिमाम् ।।
निखिलागमार्थसारप्रयोगमञ्जर्यगाधकमिलन्याः ।
प्रमुता तिविक्रमाख्याद् व्याख्या प्रद्योत एव बोधाय ॥

The Pradyota commentator has given some information about Ravi, the author of Prayogamañjarī. It seems that he has personally known the author of Mañjarī The village of the author given as Śivapura has been identified by the commentator as 'Cokira' in Kerala and known in later literature as Śukapura. Many early works are referred by the commentator in his treatise and it contains much historical information on ancient Kerala.

#### (2) Tattvaprakāśa

The Tattvaprakāşa is a rare ancient work on the Śaiva system of philosophy divided into six sections called Paricchedas. The author of the work is king Bhojadeva. The work is cited as authority in the Śaivadarśana section of the Sarvadarśanasańgraha. There is a commentary on the work by a Keralite scholar named Śrīkumāra. The commentary styled Tātparyadīpika gives adequate explanation of the text and cites a number of ancient authorities including the author of Iśānagurudevapadhhati. The work begins as follows:

चिद्घन एको व्यापी नित्यः सततोदितः प्रभुः शान्तः । जयति जगदेकबीजं सर्वानुप्राहकः शम्भुः ॥

The last stanza of the work mentions the name of the author as follows:

तत्वानामिप तत्वं येनाखिलमेव हेलया कथितम् । श्रीभोजदेवनृपतिर्व्यंधत्त तत्वप्रकाशं सः ॥

In the first section the three principles of Paśu-pati-pāśa are discussed in detail. The second section is called Suddhavinirnaya. The third deals with Suddhāsuddhavinirnaya. The fourth section is devoted to Aśuddhavargavinirnaya. The brief section which forms the fifth is styled Sāmānyavāda. The last and sixth is called Nivṛtti. The work provides a comprehensive account of the Śaiva philosophical system as found in the Śaivagama, describing mainly the categories of Pati (the lord), Paśu (the beings) and Pāśa (the bonds). The author also seeks to explain the different kinds of metaphysical and other categories as accepted by the Śaiva philosophy. The most important category is Śiva who is regarded as consciousness; by which the Śaivas understand combined knowledge and action. In short, the work gives a good exposition of the cardinal tenets of the Śaiva philosophical system.

Śrīkumāra, the commentator has quoted profusely from ancient authorities in his exposition of the text of Bhoja. He begins the commentary as follows:

नमः शर्वाय देवाय कारणत्रयहेतवे । निर्मेजाय सदानन्दचित्स्वरूपाय शम्भवे ।। र्शान्त सदाशिवं चेशं नत्वा देवीं सरस्वतीम् । तत्वप्रकाशतात्पर्यदीपिका क्रियते मया।।

In these lines the commentator has given the name of the commentary as tātparyadīpikā. Towards the end of the treatise he eulogises Bhoja the author of the text in glowing terms and concludes the work as follows:

यस्याखिलं करतलामलकक्रमेण
देवस्य विस्फुरित चेतिस तत्त्वजातम् ।
श्रीभोजदेवनृपितः स शिवागमार्थंतत्त्वप्रकाशमसमानिमदं व्यधत्त ॥
नगस्तस्मै भगवते भोजायाक्लिष्टकर्मणे ।
शिवाय शिवभक्ताय श्चिवैकाहितचेतसे ॥
तत्वप्रकाशव्याख्यानं भिक्तिनिर्भरचेतसा ।
अविज्ञाय कृतं यत्तु सन्तस्तत् क्षन्तुपर्हथ ॥

In a colophon it is stated that Śrīkumāra the commentator is the son of Śańkara of the Bhāradvājagotra. The work by Bhoja and the commentary there on are published as No. 68 in the Trivandrum Sanskrit Series by T. Ganapathi Sastri in the year 1920.

#### (3) Nārāyaṇīya

The work called Nārāyaṇīya is referred to by the author in the fortyfirst section of the treatise as follows:

अथ ग्रहिचिकित्सात्र लिख्यते नातिविस्तृता । तत्र बालिचिकित्सायाः प्रकाश बहुधा स्मृताः ।। तेष्वादी मतमाश्चित्य खड्गरावणचोदितम् । नारायणीयोदितं च मार्गद्वयमिहोच्यते ।।

The work is also known as Vişanarāyanīyam in Kerala. The name given by Nārāyana, the author, is Tantrasārasangraha and it is published by Government Oriental Manuscripts Library, Madras in the year 1950. The work altogether consists of thirty two sections called Paṭalas. The treatise begins with the following stanzas.

श्रीवल्लभं महादेवं विहगानामि प्रभुम् । प्रणस्य शिरसा वन्दे गुरुन् लोकोपकारिणः ।। यावत्सामर्थ्यमस्माभिः सर्वलोकहितैषिभिः। शिखायोगादितन्त्रभ्यः क्रियते सारसङ्ग्रहः॥

From these stanzas it is clear that the work is only a compendium based on several authorities. The stanzas also justify the titles Tantrasārasaṅgraha. Towards the end of the work the author informs us that he is a Keralite. He belonged to the village Sivapura on the banks of the river Nilā. Nārāyaṇa was his father and the name of his mother was Umā. He had a sister Gaurī and an uncle named Parameśwara. The last three stanzas of the work reveal that it consists of two thousand stanzas besides suggesting the competence of the author in the subject.

प्रामो यस्य शिवास्पदं शिवपुरं श्लाध्यो निलातीरजो नाथो मुण्डमुखालयस्य जनको नारायणो वेदवित् । यस्योमा जननी पतिप्रियगुणा यस्यापि गौरी स्वसा तत्तुल्यः परमेश्वरो शिवपरो यस्यामवन्मातुलः ।। नानाजातिक्रियाढ्यान् जगित बहुविधान् मन्त्रवादाननेकान् आलोच्यालोच्य कर्माण्यभिमतमखिलं सारमादाय तेभ्यः । तेन श्लोकैः सहस्रद्वितयपरिमितैस्तन्त्रमेतत् प्रणीतं निष्पंशून्येन तन्त्रेस्विनिश्मनिमिषाक्षेण नारायणेन ॥

The last and final stanza of the work contains a Phalasruti detailing the scope and aim of the work besides enumerating the benefits conferred on the readers.

एतस्मिन् मन्त्रवादे भुवनहितकरे सर्वमन्त्रार्थकोशे नाम्ना नारायणीये प्रचुरपरिचयः श्रद्धधानः पुमान् यः । संप्राप्ताशेषकामः स भुवि चिरतरं कामचारी चरित्वा दिव्यानिष्टांश्च भोगानिनिषपतिवत् प्राप्नुयाद्दिव्यदेहः ॥

The first ten Patalas are devoted to toxicology. In the next four the author has given an account of the subject of grahapīdas; evil-effects of the planets, and the ways for getting over the ill-effects. This portion also deals with mental disease. The fifteenth and sixteenth sections deal with various painful bodily ailments and Tantrika treatment for them. The next three sections (17-19) enumerate the evil magic resorted to by mischievous persons to harm their enemies. The remedies for such acts are given here. The last thirteen chapters are devoted to

Kāmika Karmas. In this portion the author has comprehensively compressed the Mantras and the devotional aspects of all the deities (with their ultimate effects) and their benevolent effects by reciting them.

It is almost definite that Iśānaśiva has drawn upon this work in dealing with toxicology in his compendium. A comparative study of the two works will make this evident. A single instance alone is cited here to show how he has drawn on his predecessor from Kerala. The thirtieth section of Tantrasārasaṅgraha deals with the treatment of animals like cow etc. It is entitled 'Gavādipaṭala'. The section begins with the treatment of cows as follows (vide p. 437 of the Madras edition).

हरिद्रा राजवृक्षत्वक् चिञ्चा लवणलोलिता।
पीता खारी जयेदाशु गवामुदरबृंहणम्।। 1
क्षीरे पिष्टं तिलं पाठा कार्पासदलसंयुतम्।
तक्रेण सहितं पीतं नाशयेद् गोविषू चिकाम्।। 2
सिललं नारिकेलस्य खारीक्षीरं बलारसः।
च नुष्टयमिदं पानात् करीषास्रं हरेद् गवाम्।। 3
वचा लशुननिर्गुण्डी दीप्यकं सफणीतकम्।
खार्या कूष्माण्डपूया मे करीषे पाययेत् पशुम्।। 4
कूष्माण्डस्य फलानां यत्तेल क्षीरान्वितं रसम्।
जलाद्रं च्छगणोद्गारे पाययेत् तं पशुं बुधः।। 5
सहस्र रिश्मरादित्योऽग्निः ठठ।।
पत्रे लिखितमेतद्गाः आलयेत् कल्पितं गले।।

The fortyninth section of isanasivagurudevapaddhati begins with the treatment of cows. The author has taken his predecessor Narayana as his authority. Based on the above stanzas he enumerates the treatment to be given as follows:

आरग्वधत्वचा रात्रि लोणं चिञ्चाफलं तथा।

शुक्ते पिष्ट्वा हरेत् पीतं गवामुदरबृंहणम् ॥ 1

क्षीरे पिष्ट्वा तिलान् पाठामूलं कार्पासपत्रयुक्।

पाययेद् गां नु गोतके गोविषूचीं हरेत् क्षणात्॥ 2

नालिकेरजलं क्षीरं काञ्जिकं च बलारसम्।

पीतं हन्यात् सरुधिरमतिसारकृतं गवाम्॥ 3

फणीतकं च निर्गुण्डी दीप्यकं लशुनं वचाम् । काञ्जिकं पाययेत् पूयश्लेष्माभेऽतिसृतौ तुगाम् ॥ 4 सहस्ररश्मिरादित्योऽग्निः ठठ ॥ पत्रे मन्त्रं लिखित्वा गोरक्षायै कलयेद् गले ॥

Similarly the entire section dealing with the treatment of animals is formulated on the basis of the earlier text by Nārāyaṇa.

#### (4) Prapañcasāra

Another important work on Mantrasastra called Prapancasara is quoted thrice in the course of the treatise. The following are the references.

प्रपञ्चसारे यथा यथोदगार्ग्य भाषितम् । मातृकावर्णवितिर्विश्वमेतिविति स्फुटम् ॥ प्रपञ्चसारकथिता यथाविदह संग्रहात् । अत्रोद्धियन्ते बीजानि बीजमन्त्राः समन्त्रकाः ॥ प्रपञ्चादिषु यत् प्रोक्तं सामान्याचमनीयकम् ॥

Prapañcasāra is a work on Mantraśāstra and it includes various topics so as to form an encyclopaedia within the thirty-two chapters. The authorship is attributed to the great Śańkarācāryā, the proponder of Advaita system of philosophy. The work is popular not only in Kerala but also in other parts of the country. It has been commented upon by various authoritative commentators. Subjects like the origin of sound, its power, purpose etc., are described in it since ln Mantraśāstra, Akṣaras are important. The concept of Śabdabrahma is enumerated in the beginning of the text.

मूलाधारात् प्रथममुदितो यस्तु भावः पराख्यः पश्चात् पश्यन्त्यथ हृदयगे बुद्धियुङ् मध्यमाख्या । वक्त्रे वैश्वर्यथ रुहदुषोरस्य जन्तोस्सुषुम्ना बद्धस्तस्माद् भवति पवनप्रेरितो वर्णसङ्घः ॥

In the above stanza the origin of sound from the Mūlādhāra and its gradual development through the various places of articulation are mentioned. The following verses occurring at the end of the text shed light on the content of the treatise.

There are numerous commentaries on the work. They include: Tattvadīpikā of Nāgasvāmi, Pradīpa of Nārāyaņa; Vijñānadyotini of Trivikrama; Vivaraņa of Padmapāda; Sambandhadipikā of Uttamabodha; Sāradīpinī of Satyānanda; Sārasangraha of Nityānanda and some of anonymous authorship like Padārthadīpikā. Some of the commentators nave mentioned the greatness of their original author. For instance, Uttamabodha the author of Sambandhadīpika states:

दृष्ट्वा यो दिव्यदृष्ट्या कलियुगसमये

मन्दभाग्या मनुष्या
स्तस्मात्तत्र प्रपञ्चस्सुरयजनविधि
मंत्कृतो निष्फलः स्यात् ।

इत्याविभूय पृथ्व्यां पुनरिप कृतवान्

तन्त्रसारं गिरीशं

तं वन्दे शङ्कराख्यं महिततममनः
प्रार्थनीयार्थभूतम् ।।

In this stanza the author takes Sankara to be an incarnation Siva, the propounder of Agamas.

The following stanzas occuring at the end of the Vijñānodyotīnī commentary of Trivikrama bring out the worth of the text. They also give the name of the commentator, the term "Krantatrilokā-

hvaya" standing for Trivikrama, the name of whose father being given as Nārāyaņa.

वाग यस्याखिलवेदशास्त्ररूचिरा स्वात्मानुभृत्यूजिता यस्यानन्दमयं मनो भगवतः शास्तात्मनस्तस्य च । शिष्यस्तेन कतार्द्र पादकूलजो नारायणस्यात्मज-श्शमभोः पादसरोजरेणमधुपः कान्तित्रलोकाह्नयः ॥ टीकेयं पुरुषार्थसाधनमहा-तन्त्राव्धिनिर्मग्नधी-जालोन्नीतमहार्थरत्निचयै-निमत्सराणां सताम माला साधुक्तार्थबोधविलसद धीकामिनीमण्डना-यैषां सर्वसुखावहाः सुमतयो गह णान्त्वमं सूरयः ॥

It is only natural that such an authoritative work like Prapañcasāra is drawn upon by Īśānaśiva, especially in dealing with the origin and development of sound in the first part of his treatise.

Versatility of the author

A close study of Īśānaśivagurudevapaddhati would reveal the versatility of the Kerala scholar who made a substantial contribution of the Tantric literature. He has referred to by name fifteen scholars whose works formed the basis of his own writings. The total number of works that he refers to is over sixty. These works belong to diverse fields of study like Tantra, Purāṇa, Jyotiṣa, Āyurveda, Kalpa, Dharmaśāstra, Smṛti literature Yoga-śāstra, Vyākaraṇa, Cchandas and Śaivāgamas.

The proficiency of the author in Saivagamas is really remarkable and he has quoted from a wide range of texts belonging to that realm of literature. A majority of works quoted by him

belongs to Tantra and Āgama fields of study. But his attention is not confined to the ritualistic aspect of the temple. He has dealt with the architectural aspects too like a master architect referring to various styles like Nāgara, Drāvida and Vesara. In dealing with medicines, sorcery etc: his scope is rather limited. But then his treatment of classical metres is wonderful. He has introduced a good number of metres not met with in standard work on prosody. His source in this connection is not revealed, though he must have had some text before him.

He is not just a compiler. His poetic talent is obvious. The stanzas describing the various aspects of deities are remarkable for their poetic qualities and aesthetic sensibility. He is often influenced by poets like Kālidāsa and others in dealing with various portions.

## An encyclopaedic work

The work is of an encyclopaedic nature giving short but reliable accounts of a wide range of topics. The author has collected his materials from authoritative sources. In dealing with the ritualistic aspects his practical experience has stood him in good stead. He is at home in dealing with the temple rituals of Kerala. His first hand knowledge of the daily rituals of Kerala temples and acquinintance with the modes of festivals have enhanced the value of the work considerably. The fact that he is quoted as an authority in later times by the authors of Tantric treatises shows the merit of his treatment of the subject which is of special interest to the lovers of Kerala culture.

A detailed study of the work would yield much hitherto unknown information on the Tantric and ritualistic aspects of Kerala temples. An attempt is made in the following pages to give a brief account of the contents of the work spread over 119 Patalas, so as to serve as an introduction.

#### **IŚĀNAŚIVAGURUDEVAPADDHATI**

#### CONTENTS

Tantrapaddhati also known as Tsānasivagurudevapaddhati is divided into four parts, namely, (1) Sāmānyapāda; (2) Mantrapāda, (3) Kriyāpāda and (4) Yogapāda. Of these, the first two form Pūrvārdha or the former half and the last two the Uttarārdha or the latter half. The work is divided into numerous sections called Paṭalas. The subjects dealt with include the hymns on the various deities; Japa; Homa and other religious rites to be carried out to please them and derive benefits; the means of their attainment; their application for averting the evil effects of poison; malicious plants and diseases; the use of medicines; the properties of medicinal herbs; the science of magic; the construction of temples; vimānas; consecration of idols; modes of worship; details of festivals and other allied topics. The treatment is so elaborate that the work consists of nearly 18,000 stanzas in various metres and divided into a total of 119 Paṭalas of varying length.

The first publication of the the text by T. Ganpati Sastri is printed in four volumes. These volumes contain the four Pādas of the work in the following mode of arrangement.

- Vol. I. Sāmānyapāda contains 1—14 Paţalas
- Vol. II Mantrapāda contains 15-52 Paţalas
- Vol. III. Kriyāpāda contains 1-30 Paṭalas
- Vol. IV. Kriyāpāda includes 31—64 Paţalas and Yogapāda 1—3 Paţalas

In other words Sāmānyapāda consists of 14 Paṭalas; and Mantrapāda contains 38 Paṭalas. Thus the first part or Pūrvārdha of the treatise consists of a total of 14+38=52 Paṭalas. Kriyāpāda, the biggest of the four sections, consists of 64 Paṭalas while yogapāda, the shortest contains only 3 chapters. Thus the second part or Uttarādha includes 64+3=67 Paṭalas. The whole work is thus planned into 119 well-divided sections. Each of the four Pādas is concceived as a separate unit by the author.

# I. SĀMĀNYAPĀDA

As already noticed this section is divided into 14 Paţalas dealing with the general principles of Tantraśɛ̃stra. This forms an introduction to the subjects dealt with in the following chapters.

(1) The first Paṭala or section begins with two benedictory stanzas eulogising various deities and the preceptor of the author. Then follows a short but poetic enumeration of the scope of the work detailing the various subjects dealt with in the treatise.

The author states that he is composing Tantrapaddhati after consulting a good number of authoritative works in the field. His treatise may be compared to Sruti since it requires no other literary aid to comprehend the meaning. It is like Bhogavati, the bed of Vișnu since it is clear, straight, neither too short nor too .ong, variegated and abounding in qualities. It is like a beautiful woman having embellishments and always resorted to by loving people. It is like Sanjīvanī, the divine elixir capable of restoring the dead to life since it contains the ren edial measures for the affliction caused by poison, disease, evil magic, etc. It is like Dandanīti - the system of judicature giving the various means to destroy the wicked. It is like the from of Vișnu since it extols the truth negating evils. It is like the autumnal season of Brahmā who is always surrounded by Mantras, gods and Kalpas. It is like a fortified place accessible only to those who are conversant with the route. It is like the age of Kali following Dvapara after the passing of Dharmatanaya (Yudhisihira) to the heaven. It is like the ordinance of the creator providing different objects. It is like the divine power providing salvation through the means of knowledge. This idea is beautifully expressed in the following lines which form a good introduction to the whole work.

विस्तृतानि विशिष्टानि तन्त्राणि विविधान्यहम् । यावत्सामर्थ्यमालोच्य करिष्ये तन्त्रपद्धतिम् ॥ अनन्यतन्त्रसापेक्षस्वार्थसन्दोहसङ्गतिम् । ऋद्धैविधानमन्त्रार्थैर्वेद्यां श्रुतिमिवापराम् ॥ प्रसन्नां नातिकुटिलां नातिसंक्षेपविस्तराम् । चित्रां बहुगुणां विष्णोः शय्यां भोगवतीमिव ॥

विविधच्छन्दसं नानावृत्तालङ्कारवर्णकाम् । सेव्यां कामिजनस्येष्टां ललितां प्रमदामिव ॥ विषग्रहामयादीनां प्रशमोपायदर्शिनीम मन्त्रबिम्बौषधिध्यानैविद्यां सञ्जीविनीमिव ॥ असहन्निग्रहोच्चाटविद्वेषस्तम्भमोहनैः उत्सादमारणोपायैर्दण्डनीतिमिवापराम् ॥ पुतनानरकारिष्टदमवादौ विचक्षणाम । सत्य भामासमालिष्टां यथा मूर्ति म्रद्विषः ॥ मन्भिर्बहुभिय्कतां दैवतैइचापि तत्समम्। कृतत्रेतादिकल्पैश्च शरदं ब्रह्मणो यथा।। निजसङ्केतमार्गज्ञ रथिगम्यां पथग्विधै: । यन्त्र दूरीकृतानथां दुर्गभूमिमिवापराम ॥ निर्गतद्वापरां धर्मतनयस्वर्गयोगतः । कलिप्रसङ्गकट्कां कालस्येह गतिर्यथा।। पादैश्चत्भिन्नात्यर्थं भिन्नार्थप्रसवैर्युताम । चत्युंगक्रमायत्तां वैथसीमिव कल्पनाम।। एकामपि पथग लक्ष्यपूर्वार्धापरलक्षणाम। मृत्ति विनायकस्येव गजवक्त्रां नराकृतिम् ॥ महेन्द्र जालविज्ञानप्रपञ्चजननीं सद्विदां प्रत्ययावेद्यां मुक्तिदा शक्तिमैश्वरीम् ॥ मोक्षप्रसाधनीं तत्तत् क्रमावेद्यां त्रयीमिव ॥

The author defines Mantra quoting the authority of a treatise called Ratnatrya as fallows:

मननात् सर्वभूताणां त्राणात् संसारसागरात्। मनत्ररूपा हि तच्छितिर्मननत्राण धर्मिणी।।

According to the view the word Mantra connotes 'that which saves the beings from the cycle of birth and death once it is meditated Upon'. The alphabet of the same is called 'Mātṛkā'. Mantra is of four types, viz., Bīja consisting of a single syllable; Bījamantra not exceeding ten syllables; Mantra consisting of less than twenty syllables and Mālāmantra having more than twenty syllables. The first three are effective respectively in childhoad, youth, and old age while the last one is always effective.

Now the author deals with Svarādhikāra—the section for vowels used in mantras They are produced from Sakti which becomes Bindu, Nāda and Rava. There are four stages for Bindu which are given in the reverse order as Vaikharī, Madhyamā, Paśyantī and Sūkṣmā, the last mentioned being produced from Kuṇḍalinī. From Saktibīja sixteen vowels are produced which are called Kalās.

इत्थं षोडशधोत्पन्नाः स्वराख्याः शक्तिबीजतः। शक्त्यङ्गत्वात् कलास्ते स्युरमृतांशुकलात्मकाः।।

Now the section for consonants is enunciated and they are enumerated as fifty.

इत्थं पञ्चाशदुत्पन्ना वर्णा शक्तिप्रभेदतः। कादयः पञ्चित्रशार्णा यादयः शादयस्तथा।।

The next section is called Sanketa dealing with some technical terms. According to the author everything in the universe is conceived in alphabets.

ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तं मातृकायां व्यवस्थितम्।।

Fifty consonants represent fifty forms of Rudra, Pranava is Siva; the alphabet 'ka' is Brahman; Akşaras represent numbers when technically used; the names of the metres are many; tattvas are thirtysix etc. The author concludes the first Paṭala stating that Pranava is like the seed of a big tree, from which the whole universe springs up.

शब्दब्रह्म यदेकमक्षरमजं चैतन्यमात्रं यतो, विश्वोत्पत्तिविनाशपालनविधौ नित्योत्थिता मूर्तयः। यस्मादक्षरिवग्रहा भगवती जाता स्वयं मातृका, तच्छाक्तं प्रणवाख्यबीजमखिलं न्यग्रोधबीजं विदुः।।

(2) The second atala enumerates several concepts which are common to works on Tantra. There are sections, for the appreciation of the nature of Rudras, Rudrasakti; Viṣṇumūrtis, Viṣṇuśaktis and herbs, each of them numbering fifty. Then follows the enumeration of thirty six kalās, sixteen Praṇavakalās, the places of Lipinyāsa, Aṅka and Śuddhalipis. Various Nyāsas like Śrīkaṇṭha with Śaktī, Prapañca, Yaga, Samṛddhi, Kṣobhaṇī, Mālinī, Vāgvādinī and Keśava are given in detail. Sixteen Upacāras or modes of

worship are then given followed by a detailed mode of worship of Lips or alphabets in a Tantric diagram. The section concludes with a statement about the benefits accuring to the follower of the system.

In the course of the enumeration of these concepts the form of the goddess to be meditated upon is also provided. For instance, goddess Sarasvatī in Samṛddhinyāsa is to be conceived as follows:

मन्दारदामकलितेन्दुजटाकिरीटा, सिन्दूररोचिरभिरामवपुस्त्रिनेत्रा। कुन्दावदातवसनाङ्कुशपाशविद्या-सन्दोहपङ्कजकरावतु भारती वः॥

The goddess conceived as Samksobhani in a different way is represented as follows:

सिन्दूरारुणसुन्दराङ्गरुचिरा रक्ताम्बरालेपना,
मन्दारावृतकुन्तला स्मितमुखी गण्डोल्लसत् कुण्डला ।
ध्येयास्याद् दधती करैं: सरसिजं पाशाङ्कुशे पुस्तकं,
बिम्बोष्ठी मणिभूषणा भगवती संक्षोभणी भूतये ।।

Similarly the different conceptions of the deities to be meditated upon are given in this section.

(3) The third Paṭala enumerates Svarodaya, Svaramūrti and Akṣaramūrti. Fach of the vowels and consonats in a Tantric diagram is supposed to belong to a eategory like colour, etc. The author states that a Sādhaka without such knowledge is like a physician ignorant of the properties of medieval herbs or like one trying to ride an elephant in rut without knowing its intoxicated state.

अविदितमनुवर्णप्रिक्तियाकार्यरूपः
कथिमह फलिल्पुः तज्जपादौ प्रवृत्तः ।
गणविषयविभागानौषधानामजानन्
कुभिषगिव छिकित्सालोलुपो बालिशोऽसौ ।।
अविदितगजशिक्षश्चासृणिर्वाधिरोहेदिवरलमदधाराः संस्रवन्तं गजेन्द्रम् ।

## अगणितपरिशुद्धिर्मन्त्रतत्वानभिज्ञः स पतति खलु मूर्खो देशिकः साधको वा ।।

The time of the origin of the sound is to be taken into account. Each of the syllables possesses a particular form and colour. This knowledge is to be imparted by the preceptor only to a worthy follower. This section is based on an earlier treaties called Tattvasāgara.

(4) The fourth Patala deals with the varieties of mantras which are three fold—masculine, feminine and neuter. The first variety ends with the word 'svāhā', the second concludes with the term 'namah' and the third without these endings. This classification is given by an authority called Gautama. The first variety is to be used is secrecy; the second in hypnotising people; and the third for other purposes. Another work called Mantravyākaraṇa also is drawn upon by our author to compile this section. He states:

मन्त्रास्त्रेधा स्त्रीपुमांसश्चषण्डाः स्वाहान्ता स्युर्योषितो ये नमोन्ताः । ते षण्डाख्याः शिष्टमन्त्राः पुमांसः प्रोक्तां मन्त्रश्यावृतौ गौतमेन ।। एवं हि मातृकावर्णविवृतिः संप्रकीर्तिता । गौतमीये यथा प्रोक्तां मन्त्रव्याकरणेषु च ।।

using the mantras. The first section called Pallavādyadhikāra directs how to pronounce the mantras to gain one's end. There are six ways of using the mantra along with the name of the Sādhya. They are Pallava, Yoga, Rodha, Grathana, Sampuṭaka and Vidarbhaṇa. For instance in Sampuṭaka the names are to be incorporated within the Mantra employed for the purpose. The next instruction concerns the place of action. Unless the proper place is selected, the desired effect would not be produced. For instance, in performing sorcery an auspicious place will not be useful. The author states:

अभिचारविधौ तु कन्यकाद्या विधवाद्याश्च गवाश्ववेदघोषाः। अपहन्युरिमे प्रयोगशक्तित सुतरां माङ्गलिकानि तत्प्रदेशे ।।

In the next topic called Kālādhikāra, the specific time for the rite is enumerated. For this purpose a day is divided into six seasons irrespective of the actual season in common parlance.

उदयात् परतो रवेस्तु यामाविह हेमन्तवसन्तकौ क्रमोक्तौ। प्रहराविध पश्चिमौ निदाद्याह्वयमासावृदितौ दिनावसानात्।।

मिहिरास्तमयात् तु विश्वतिः स्याद् घटिकाः शारदकालसंज्ञितोऽसौ । परतो घटिकास्तु शैशिरः स्यादुदयात् प्रागिति तत्त्वसागरोक्तम् ॥

Dravyādhikāra enumerates the various objects required for the respective rites. The auspicious day for the various acts is fixed in the Dinādhikara. The seat to be occupied by the Sādhaka is also specified. It is to be fixed according to the nature of the rites. It is said:

आप्यं मण्डलमुच्यतेऽत्र पुरतो यत् तत्र शान्त्यादिकं, भौमं वाखिलनित्यपौष्टिकविधौ शस्तं त्वथो मारुतम् । द्वेषोच्चाटनकेषु संवननकेऽप्याग्नेयमाकर्षणे संस्तम्भे खलु भौममैन्द्रमथवा स्याच्छान्तिके पौष्टिके ॥

The author has given details in these matters mostly based on Tattvasāgara.

(6) The sixth Paţala deals with a variety of Tantric diagrams as well as types sacrificial fire pits.

अत्राग्निकुण्डानि च मण्डलानि प्रत्येकशस्तान्यथा तेषु तेषु । तत्त्रेषु यानि प्रथितानि सम्यक् संक्षिप्य वक्ष्यामि यथाप्रधानम् ॥

The section deals with Tantric diagrams like Caturasra, Pañcakoṇa, Bhadraka, Sarvatobhadra, Pārvatikāntaprāsāda, Latāliṅgodbhava, Pañcabrahamaṇḍala, Svastikābja, Svastikasarvatobhadra Cakrābīja, Dalabheda, Dalabheda, Māyācakra, Tripurāmaṇḍala, and Liṅgodarasandohamālā. Each of these varieties is to be made according to the need of the rite. The measurements and the shapes are closely described in the section. These are applicable to both sacrificial fire pits as well as Tantric diagrams In dealing with this section authorities like Bhojarāja, Ajita, Tattvasāgara, and Bṛhatkālottara are qnoted. It is expressly stated that the author has consulted texts on Saivāgama for compling this section.

इति कुण्डमण्डलविधिः प्रधानतः कथितः शिवादिसुरपूजनोचितः । बहुधा निरूप्य विविधान् शिवागमानिह साधकेन्द्रमनसां प्रियङ्करः ।

(7) The seventh Patala deals with sacrificial utensils such as

ladle, sticks for kindling fire, sacred grass, oblation, and the size and measurements of sacrificial vessels. The types of wood to be used for making these uteslis are specified. Quoting the authority of Pauşkara, the author states that utensils can be made of gold, silver or copper, the derived merits being of the same order.

(8) In the eighth Patala the topics dealt with are the invocation of the deity to grace the seat; offering of oblations; giving of water for washing the feet, bathing the deity and adorning with garments; offering of flowers and incense; giving usual oblation and modes of worship. The worship is of three kinds Uttama, Madhyama and Adhama. In the first type, sixteen modes are given while in the second, ten modes are employed. In the last type only five modes are used.

पूजोत्तमा भवति षोडशधोपचारैर्यामध्यमा प्रभवतीह दशोपचारा ।
पञ्चोपचारविधिना त्वधमा सपर्ये-

त्यासां यथाविभवमर्चनमाश्रयीत ॥

There are three varieties of oblations such as Saiva, Sākta and Vaiṣṇava for which six or eight objects are given. The deity is ceremonially bathed removing the garlands used on the previous day and fresh garments are put on the deity. A variety of selected flowers used for the worship and incense and lamp are offered before the idol. The offering of coocked rice and pudding are made every day. Fruits and other articles are also used for this purpose. The idol is taken around the shrine at the time of giving oblations to attending deities.

(9) The ninth Patala prescribes the two types of purification by taking bath. One may perform this purification in cold water or smear ashes all over the body for the purpose. The first type is called Vāruṇa, while the second is called Āgneya. In taking bath in water, the Sādhaka shall observe the principles or purification prescribed in the various Dharmasūtras. Before taking the second type of purification the first one also is to be taken.

The goddess to be worshipped possesses a cosmic form. Different branches of knowledge form her limbs and represent her actions.

शिक्षा कल्पो ज्योतिषं क्षज्दशास्त्रं

पूर्धानोऽस्याः स्युनिरुक्तं च पञ्च ।

वायुः प्राणो विष्णुरात्मा ललाटं

ब्रह्मा रुद्रस्तिच्छिखा वाक् च जिह्वा ।।

च्छन्दसां तु विचितिस्तनयुग्मां

घर्मशास्त्रहृदयां घनकेशीम् ।

न्यायविस्तरभुजामनलास्यां

चन्द्रसूर्यनयनामुडुहाराम् ।।

मीमांसाचाथर्ववेदश्च चेष्टा,
वेदान्तः स्यान्मानसं योगसांख्ये ।
श्रीत्रे घ्राणं चापि मन्त्रास्तु यज्ञाः,
सर्वे चास्याः स्वाङ्गकान्तिप्रकर्षः ।।
एवंरूपां सर्वेदा सर्वसिद्ध्यै,
ध्यात्वा देवीं साधयेत् तां जपाद्यैः ।
संघ्याभेदाद् ध्येयमेदां विशेषात्,
संलिख्यन्ते जप्यसंसिद्धिहेतोः ॥

(10) The tenth Patala is devoted to the purificatory ceremonies. This has reference to the Sādhaka or the one who wishes to attain the desired ends. In explaining the concept, authorities like Brahmasamdhu and Śrīkālottara are frequently quoted. The purification is both physical and mental. It is made clear by the concluding stanza of the section:

निह सिललिविशेषैः केवलं भालनाद्यैः,
प्रभवित परिशुद्धं यन्मिलिष्ठं शरीरम् ।
द्विविधमितिह सर्द्भाः सान्तरङ्गात्मशुद्धिः,
सिविधिकमुपदिष्टां तां भजे निःयशोऽपि ।।

Bathing in water is not enough to purify the body. Internal blemishes should also be removed. For that chanting of hymns, meditation upon deities, yogic practices etc., are needed.

(11) The eleventh Patala deals with Vāstupūjā, the ceremony of propitiating the lord of the house-site or site chosen for the location of temples and other sacred construction. This is inteded for the benefit of the householder. The lord of site is in fact a

huge demon who lies in the ground extending his hand and legs and placing his face down. It is said:

दीक्षासु देवालयमण्डपानां वेश्मादिकृत्येऽपि च विष्नशान्तौ । वास्त्वीशपूजां प्रथमं विदध्यात् संवर्तयेत् सर्वसमीहितानाम् ॥ वास्त्वीशनामा ह्यसुरोऽनिकायो देवैः पुरा दत्तवरोऽतिपूज्यः । शेतेस्म भूम्यां प्रविसार्यं पादौ हस्तौ तथाधोवदनः सदैव ॥

Over his huge limbs lie thirty to deitis who are two be pleased. A spuare diagram is to be drawn on the choosen site. The square is to be devided into sixty four segments if Brahmins do the worship and it should be divided into one hundered and twenty-eight if kings and others are to do the worship. Oblations of cooked rice etc., are to be pleced in the respective divisions of the square.

Brahmins are entitled to perform Vāstuhoma—a kind of sacrificial ritual especially in connection with the house warming ceremony. In fact there are three kinds of worship in this connection. They are Pūjā, Bali and Homa. It is said:

दीक्षाप्रसङ्गादिति वास्तुपूजा बलिश्च होमोऽपि च तन्त्रसिद्धः।

This type of ceremony may be held in the case of new houses, temples, sacrificial places etc.

प्रासादं भवनं प्रपादिकमथो यद्वापि यागालयं.

कृत्वा तक्षकरात् प्रगृह्य तु ततः सूत्रत्रयाविष्टितान् । कौश्या चापि च मालया तु परितः संवेष्ट्य धान्याक्षतैः, सर्वत्र प्रविकीर्य पूर्णकलशं दीपं च मध्ये न्यसेत् ।।

Vedic hymns are freely adapted as Mantras for the purpose. The following lines specify this.

इषे त्वेत्यादिना तद्वदिग्नमीले तु चादिना । अग्न आयाहिपूर्वेण शन्नोदेवीरथादिना ॥

This shows how Vedic passages are utilized in connection with domestic as well as temple rituals.

(12) This section deals with Ankurārpaṇa—the sowing of seeds on the site of the ritual or festival. Only fertile land should be selected for temples or sacrificial places. To ascertain this seeds are sown.

## क्रिक व्यक्त कित्रवेषु विविधेष्विप दीक्षास्थापनादिषु पवित्रविधी च । मङ्गलाङ्कुरविरोपणपूर्वं मङ्गलं भवति कर्म कृतं तत् ।।

The sowing of seeds should be done five, seven or nine days before the selected day for the festival. It should be an auspicious day. Beans, seasamuns, rice and other seeds should be boundled together during night and dipped in milk and water before being sown the next day. The sowing should be preceded by rituals like the chanting of Mantras etc. On the appointed day the preceptor should examine the growth and decide on expiatory ceremonies if any variety fails to sprout. Depending on the growth or damage of the sprouts the success or failure can be ascertained.

- (13) This section is devoted to Mantradīkṣā—a ceremonial vow to be undergone by the preceptor. He should enter the sacrificial place decorated with festoons and flower garlands. After performing worship to the sacred fire he should propitiate Vighnarāja to ward off obstacles. A diagram should be made with powder of different colours. It should have division according to specification. The preceptor as well as his disciple should occupy their respective places wearing white garments. They should meditiate upon the goddess in the form of universe. Again they should offer oblations to the sacred fire. The disciple should purify himself mentally following the instruction of his preceptor. This kind of Mantradīkṣā would remove the sin acquired during seven previous cycles of birth.
  - (14) The fourteenth and final Paṭala of the Sāmānyapāda deals with thirty-two types of sacred fire, other types of Vedic fire, control of internal veins and Saiva and Vaiṣṇava modes of fire worship. The section is entirely devoted to the different forms of fire worship which are conducive to the welfare of the Sādhaka. Generally speaking the fire worship is of four kinds, Vaidika, Śaiva, Vaiṣṇava and Kāmya to be followed by people of these cults respectively.

अथाग्नेयास्तु कथ्यन्ते कल्पाः संकल्पितार्थदाः । वैदिकः प्रथमः कल्पः शैवो वैष्णव एव च ॥ काम्यश्चेति चतुर्याग्नेः कल्पास्युस्तन्त्रचोदिताः ॥ The Vedic type of worship is explained by the author following the authority of Bodhāyana. Saivites should meditate upon Siva while Vaiṣṇavites should follow their own principles.

In compiling this section the author has depended upon different authorities like texts on Tantra, Vedic rituals and Saivagamas. This made clear in the last stanza as follows:

इतीह तत्त्वसागरादितन्त्रचोदितो विधि-स्तथैव वैदिकप्रयोगवृत्तिगृह्यदर्शितः ।

> शिवागमोदितश्च यो निरूप्य संप्रदर्शितः, प्रयोगतस्तु साधकैरलं विषेव्यतां सुखम् ॥

With this section the first quarter of the work called Sāmānyapāda comes to an end. The principles given in this section are of a general nature. They are equally applicable to Vedic, domestic and temple rituals in addition to Tantric rites of different kinds.

pur rifi fegrens inco alcino festicula incir pair y corrus un alcines fische, us corr

to be the print the print of the party of th

## II. MANTRAPĀDA

The second quarter of the work consists of thirty-eight Patalas from the fifteenth to the fiftysecond. This part of the treatise is devoted to Mantras relating to different deities. Different Yantras are also prescribed to ward off the evil effects of stars, birds, diseases, poisons etc. Rites for ensuring victory in a battle elixir to prolong life, means to overcome death etc., also are prescribed in this section.

(15) The fifteenth Paţala is styled Prapancaganapati. Here the god is identified with Siva himself and is termed as the source for creation, sustenance and destruction of the universe. The author states:

जगदिदं गणसंज्ञितमस्य यद् गणपितः पितरेष शिवः स्वयम् । विकुरुते निखिलं खलु शक्तितः पुरुष एष शिवः स चिकीर्षया ।। तदवनं च ससंहृतिमिच्छया वितबुते तनुभेदविलक्षणः ।।

Siva has just transformed himself into Ganapati with the face of an elephant. The god can be meditated upon as occupying different regions, as for instance, the god dwelling on a mountain located in the midst of an ocean of the juice of sugracane. He can be conceived as occupying a Tantric diagram whose eight regions may be conceived as different places of importance in the Indian subcontinent.

प्राच्यां श्रीकामरूपो यमदिशि च तथा कोल्लपूर्वो गिरिः स्यात् सोपाराख्यं प्रतीच्यां धनददिशि तथा चोड्डियाणं तु पीठम् । आग्नेय्यां चापि तद्वन्मलयगिरिरथ श्रीकुलान्तं निऋत्याम् जालन्ध्रं वायुभागे त्रिणयनहरिति स्यात् तथा देविकोट्टम् ॥

There are six different conceptions, of the god known under different names through all the forms have elephant head. The six names are Āmoda, Pramoda, Sumukha, Durmukha, Vighna and Vaināyaka. The god is in a seated form and on his left lap his consort (who is only a form of Śakti) is seated. The feminine

deities are respectively called Siddhi, Kānti, Samṛddhi, Madanavatī, Klinnayā and Kledanī.

आमोदोऽथ प्रमोदस्तदनु च सुमुखो दुर्मु खोऽन्यस्तु विघ्न-स्तद्वन्द् वैनायकाख्यः षडिति गजमुखा दिव्यभूषाम्बराढ्याः । सिद्धिः कान्तिः समृद्धिस्त्वथ मदनवती क्लिन्नया क्लेदनी चे-त्याभिर्वामाङ्कगाभिः स्मररसललिताः शक्तिभिस्तेऽर्चनीयाः ।।

All the above forms represent the pleasant mood of the god indulging in amorous dalliance with his consort. Naturally the goddess also has to be meditated upon. The author has described the respective forms of the god as well as his consorts.

सव्यमङ्कमुपाश्रितां सक्तेश्वरीं त्रिगुणात्मिका-मव्ययां निजशक्तिमभरमातरं जगतामपि । भव्यरूपमनोहरामुरुपारिजातमुपाश्रितां दिव्यकल्पकवल्लरीमिव कामदां प्रविचिन्तयेत् ।।

Food preparation which are dear to the god include Modaka, Pāyasa etc. Fruits and flowers favourite to the god are also enumerated. The author has narrated the proceedings based on earlier authorities. The section is concluded with the following stanza.

इतीह खलु कीर्तितो मनुरयं प्रपञ्चे यथा तथा च लिलतागमे मुकुटवातुले तूदित:। प्रपञ्चगणनायकस्तु सविधानमन्त्रित्रय-स्त्रिवर्गविभवार्थिनां कलियुगेऽपि सिद्धिप्रदः॥

(16) This section is devoted to some of the aspects of Gaṇapati. The main topics dealt with are Mahāgaṇapati, Siddhavināyaka and Kṣipraprasādagaṇapti. His vehicle is mentioned as a huge rat resembling a peak. Mahāgaṇapati is said to possess ten hands each of them wielding particular weapons.

बीजपूरकगदास्मरहेतीरङ्कुशारिजलजान्यपि पाशम् । उत्पलं च कलमानिकरं वो यो रदं दशभुजो दधदव्यात् ॥

He bears on his left his consort decorarted with golden ornaments. Mahāgaņeśa is to be worshipped for the prosperity of the Sādhaka.

समृद्धिमार्गेण जुहोतु वह्नौ तस्मिन् समावाह्य महागणेशम् ।

Siddhavināyaka represents another aspect of the god. In this form the god possesses only two hands as against the ten noted above. The god is to be worshipped in the early morning to yield better benefits. The following stanzas give a good description of the deity.

पाशाङ्कुशोभयकरोऽथ वरात्तदन्तो
लम्बोदरो गजमुखोऽरुणमाल्यगन्धः ।
रक्ताम्बराङ्गदिकरीटविचित्रहारो
ध्यातः श्रियेऽस्तु भवतां भगवान् गणेशः ।।
हैमोदयाद्रिशिखरे नवपुष्करिण्यां
रत्नोज्ज्वलत् कनकमण्डपरत्नपीठे ।
श्वेताम्बुजे सुखनिविष्टिमहेष्टसिद्यै
सन्तर्पयेदुवसि सिद्धगणेशमेनम् ।।

Another form is named as Ucchistavighnesa with a short stature. He bestowes all desires upon the supplicant.

तुन्दी विष्नः शुक्लवर्णो गजास्यः पाशी नग्नः साङ्कुशोऽङ्गब्ठमात्रः । नानारत्नैः भूषितः स त्रिणेत्रः पूज्यो नृत्यन् साभयेष्टप्तदोऽसौ ।।

Kşipraprasāda is so called since he bestowes boons and benefits immediately after the worship. He is compared to the celestial tree, Kalpavīkṣa giving all boons. His form is described. as:

पाशाङ्कुशे कल्पलतां च दन्तं हस्तैः करेणापि च बीजपूरम् । विभ्रद् गजास्यः समलङ्कृतो वः क्षिप्रप्रसादः शशिमौलिख्यात् ।।

The benefits of worshipping the god include the death of the enemy, heavy rains, recovery from disease and all round prosperity. The various modes of worship are summed up as:

भक्षाद्यैविनिवेदनं गणपतेर्होमो जपस्तर्पणं स्तोत्रैस्तस्य नुतिर्नमस्कृतिरिप स्याच्छाक्कितो नित्यशः। चत्वारिश्रदथो चतुष्टययुतं चातुर्थिकं चार्चनं शस्तं नद्यननं च यस्य स भवेद् विघ्नाधिराजिप्रयः।।

(17) The concept of Tripurāśakti is explained in detail in

this section. This power identified with Goddess Paarvati is capable of bestowing all desires to the worshippers.

विद्यावाग्भवकामराजकलिता ह्येषा सवागीश्वरी त्रेताग्नित्रजगत् त्रिमूर्तिसवनैः वेदैर्गुणैः कारणैः। यद्वान्यत् त्रिविधं भवेत् त्रिपुरया वर्णत्रयाविष्टुतं तज्ज्ञेयं त्रिपुरेतिनामविषया शक्तिः परा ख्यायते।।

The power is to be meditated upon as seated in eight specified regions. Different limbs of the devotee can be conceived as seated of the power. A diagram called Tripurācakra can also be drawn to facilitate the worship. The diagram may be drawn having eight, twelve and sixteen petals of lotus respectively in three layers from inner to outer circles. Enclosing this circle there would be square lines with door-like openings in all the four directions. Letters of the mantra may be written in the appropriate places. This cakra may be drawn on gold silver or copper plates. The goddess is to be conceived as occupying the amulet. Hymns enumerating the quality of the power are given for propitiating the goddess.

शतह्रदाकदम्बवल्लसद्युति तनीयसीं
मृणालतन्तुकोमलां त्रिलिङ्गबिम्बनिर्गताम् ।
ससर्गबिन्दुनादकान् कमादतीत्य तत्पदाद्
द्रवत् सुधारसाप्लुतां सुनिष्कलां नुमो गिरम् ॥

The benefits of the worship are elaborated by the author. They are the destruction of enemies, intellectual attainment, fulfilment of desires etc. The section concludes with the statement:

सम्यगित्थमुदिता त्रिपुरेयं कामधेनुरिव कामदिवद्या । यामुपास्य सुरगुह्यकसिद्धाः सिद्धिमृद्धिमपि चापुरभीष्टाम् ॥

(18) In this section the concept of goddess as Vāgīśvarī is delineated. Three aspects of the deity are explained as Hamsavāgīśvarī. Daśākṣarī-Vāgīśvarī and Siddha-Vāgīśvarī The first aspect is stated as:

शशाङ्कमणिपाण्डरां वरददक्षिणाक्षस्रजं
प्रसच्य धृतवल्लकों विधृतपुस्तकां त्रीक्षणाम् ।
जटामकुटचन्द्रिणीममलहारमाल्घादिकां
पराममृतविग्रहां नमत हंसवागीश्वरीम् ।।

The second aspect as Daśākṣarīvāgīśvarī is given as a slight variation of the first concept. A mantra having ten syllables is added to the conception of the earlier form noted as Hamsavāgīśvarī. Various benefits of reciting this mantra are enumerated by the author.

The third aspect as Siddhavāgīśuarī is described as another variation of the first power. The benefits are enumerated as numerous. Proficiency in words is the chief benefit of this worship. The mode of worship, the mantras to be recited, the frequency of the hymns, the oblations to be offered etc., are given in detail.

(19) This chapter is called Śrīhrdayam since it deals with the Mantra propitiating goddess Lakṣmī. This should be learned from the mouth of the preceptor.

शक्त्याद्यन्तपुटस्थः श्रीहृत् संज्ञस्तु मन्त्रराजोऽयम् । श्यानेन गुरुमुखाप्तः फलदो गाथासमोऽन्यस्मात् ॥

The nature of the Mantra, the mode of worship, the benefits accruing etc., are enumerated in a variety of metres. The author has used the section to illustrate a large number of rare metres. The following are the metres illustrated while describing the nature of the goddess and modes of worship.

पथ्या, पथ्यागाथा, मुखपथ्या, मुखविपुला, जघनविपुला, महाविपुला, मुख-चपला, पथ्यागीतिः, विपुलार्यागीतिः, उपगीतिः, आर्यागीतिः, पथ्यार्यागीतिः, विपुलार्या-गीतिः, विपुला-चपलार्यागीतिः, वैतालीयम्, औपच्छन्दिसिकम्, आपातिलका, प्राच्यवृत्तिः, उदीच्यवृत्तिः, चारुहासिनी, अपरान्तिका, मात्रासमकं, वानवासिकं, चित्रा, उपचित्रा, पादाकुलकं, चलधृति, चूलिका, सौम्या, अनुष्टुभ्, समानी, प्रमाणी, वितानं, मणि-चित्रा।

The nature of the mantra, the materials to be used etc., are prescribed in such a way so as to fit into the pattern of the metre. The name of the metre also is given. All these above-mentioned metres are used in elabarating the details of Śrīhrdaya, likened to kalpavrksa because of its usefulness.

इति श्रीहृदयाख्यः कथितः कल्पकवृक्षः। त्रिजगत्सारमणिर्वा भजतां चिन्तितरोहः॥

(20) The section is again devoted to the propitiation of the

goddess of prosperity. There are sub-sections like Caturhasti, Śrīrekhā and Kamalāvāsinī. Once again the section illustrates several metres like:

वितानं, चित्रपदा, वक्त्रम्, पथ्यावक्त्रं, विपुलावक्त्रं, विपरीतपथ्यावक्त्रं, चपलावक्त्रं, भकारविपुला, रिवपुला, नाविपुला, अपीडः, प्रत्यापीडः, मञ्जरी, लवली, अमृतधारा, उद्गता, सौरभकं, लिलता, उपस्थितप्रचुणितम्, वर्धमानं, शुद्धविराट्, उपचित्रकं, द्रतमध्या, वेगवती, भद्रविराट्, केतुमती, हरिणव्तुतं, पुष्पिताग्रा।

The last mentioned metre is illustrated in a stanza that deals with the enumeration of the benefits.

इति सरसिजवासिनीमनूनां
निगदितमेकतरं तु साध्येद् यः।
प्रथयति कुलमस्य तं च लक्ष्मीर्गृहगतकल्पलतेव पुष्पिताग्रा ॥

(21) The section is called Saktipațala. The main topic dealt with is the different modes of worship in relatation to Sakti. Details like Caraņa, Nyāsa, Dīkṣā, Darpaṇapūjā and Mudrā are given. The place of worship varies from house to burial grounds. Different aspects of the goddess ranging from pleasant disposition to horrible appearance are mentioned. The benefits for the Sādhaka range from earthly prosperity to the attainment of divinity. The portion concludes with the following statement.

वर्ण्यते किमिह शक्तिविद्यया साधकैरिति युतः सुनिश्चितम् । प्रार्थ्यते जगति सिद्धिरीप्सिता यादृशी निजमनोरथोद्धताः ॥ इत्यशेषभुवनैकमातरँ विश्वतत्त्वनिखिलाध्वनायिकाम् । शक्तिमाश्रितवतां दृढं नृणां दुर्लभा न खलु सिद्धयोऽखिलाः ॥

The illustration of metres is continued in this section also.

The following are the metres used here:

अपरवक्त्रं, पुष्पिताग्रा, यवमती, शिखा, षड्जा, श्रीः, देवी, नारी, कन्या, रूपाढचा, ननुमध्या, कुमारलिलता, माणवकक्रीडितकं, चित्रपदा, विद्युन्माला, भुजा-शिशुसृता, हलमुखी, शुद्धविराट्, पणवं, रुक्मवती, मयूरसारिणी, उपस्थितम्, इन्द्रवज्ञा, उपेन्द्रवज्ञा, उपजातिः, दोधकं, शालिनी, वातोमिः, श्रमरविलसितं, रथोद्धता।

(22) The section is devoted to the description of the goddess in the form of Tvaritā. It represents the form of Gauri in the

attire of hunter's woman. Siva appeared as a hunter before Vijaya (Arjuna) have been pleased by the penance of the latter. The goddess who accompanied her husband also assumed a similar form.

शङ्करेण विजयस्य तपोभिस्तोषितेन वरदेन वनान्ते। या किरातवपुषा सह गौरी स्वागता जयति सा त्वरिताख्या।।

Hence the goddess should be meditated upon in that form itself.

पार्वती शबरीवेषा ध्येया लक्षेण सिद्धिदा।

The Mantra which brings prosperity may be chanted according to prescribed rules. There are rituals connected with it. This sacred mantra should not be given to a heretic or a wicked person. Only worthy people may be taught this sacred hymn.

अयं नोपदेश्यो मनुस्त्रोतलाया भुजङ्गप्रयातात्मने नास्तिकाय । प्रदेयस्ताभीष्टार्थदायापि राज्ञो सुपुत्राय वा श्रद्धानाय नित्यम् ॥

The illustration of metres is continued in this section also.

The metres used are:

स्वागता, वृन्ता, श्येनिका, वंशस्थम्, इन्द्रवंशा, पुटः, द्रुतविलम्बितं, तोटकं, जलोद्धतगितः, भुजङ्गप्रयातम् ।

(23) Worship of the Goddess forms the subject matter of the section. Different aspects of the mother deity are stressed. Goddess Pārvatī thus assumes the aspects of Nityaklinnā, Vajraprastāriņī, Nityā, Mātṛkāmālinī and Gaurī. Nityaklinna brlngs about the union of the loving couple in addition to bestowing other benefits.

िनत्यक्लिन्नायां साधयेच्चापि नित्यं ध्यायन् श्रद्धावान् पूजयेद् वै जपेद् य: ॥

Vajraprastārinī is noted as follows:

हुल्लेखाद्येयं द्वादशाणीं हि नित्या। वज्रप्रस्तरिणी नामधेया हि विद्या ॥

The benefits of worshipping the Nitya form is enumerated as:

इत्थ नित्यां ध्यानजपाद्यं रिह नित्यं संक्षेत्रन्ते भक्तिभरानम्रधियो ये । तेषामग्रे मत्तमयूरा इव नृत्तं कामाः स्वैरं कुर्युरभीष्टार्थमनोज्ञाः ॥

The worship of Mātṛkāmālinī is most beneficial as enumerated in the following lines:

भोगैश्वर्यं वाञ्छति चेत् तत् खलु विन्देद् वागैश्वर्यं वाष्यथ वाचस्पतितुल्यम् । भोगैश्वर्यं चाष्टगुणं स्यादणिमाद्यं नानैश्वर्यं नेच्छति चेन्मोक्षमपीयात् ॥

The aspect called Gauri also proves beneficial to the devotees. In the concluding stanza the author says that the same goddess assumes different forms, though basically the divine power is one and the same.

The illustration of metres is continued in this section also.

The metres used are:

स्निगि, प्रमिताक्षरा, वैश्वदेवी, नवमालिनी, प्रहर्षिणी, मोहनी, रुचिरा, मत्तमयूरा, असंबाधा, अपराजिता, प्रहरणकलिता, वसन्तितलकं, सिंहोन्नतं, शशिकला, चन्द्रावर्ता, माला, स्रग्, मणिगुणनिकरः, मालिनी ।

(24) The section is called Pañcadurgāpaṭala. Five aspects of Durgā are given here. The goddess is described as all powerful.

सकल भुवनसर्गेस्थित्यपायप्रवृत्ति शतधृतिहरिरुद्धास्तन्वते यां प्रविष्टाः । स्फुरति हि खलु विश्वं यामुपाश्चित्य माथां रजतमिव च शुक्ति सास्तु दुर्गा श्चियै वः ॥

Various forms of worship are suggested for securing different objects like the death of an enemy winning the favour of a lady, gaining prosperity, etc. The various metras illustrated in the section are:

अरविन्दकं, सुन्दरम्, ऋषभगजविलसितं, युद्धोन्नद्धा, वाणिनी, हरिणी, पृथ्वी, वंशपत्रपतिता, मन्दाक्रान्ता, शिखरिणी ।

(24) The section is devoted to the enumeration of the modes of worship regarding two aspects of the goddess, viz., Vanadurgā and Šulinī. In worshipping the first mentioned form the Sādhaka should pronounce the following names. The goddess can be

propitiated as occupying a Tantric diagram, picture, idol or a spot.

आर्यादुर्गा तथा भद्रा भद्रकाली तथाम्बिका। क्षेम्या च वेदगर्भा चाप्यष्टमी क्षेमकारिका॥ नमोन्तमेताः स्वाख्याभिरिष्ट्वाथावाहयेच्छिवाम्। तत्पद्मकणिकामध्ये चित्रे बेरेऽथवा स्थले॥

The form of the goddess is described as follows:

कनकरुचिरां हेमाब्जासीनां शङ्खचके दधाना-मभयवरदां शुक्लाकल्पां तां दिव्यरूपां त्रिणेत्राम् । कनकमिभिर्मुक्ताहाराह्यंभूषितां चारुमौलौ धृतशशिकलां दुर्गां वन्देऽहं कन्यकावृन्दमध्ये ।।

The goddess represents a fierce aspect. She is in the mood of destroying the enemies like Mahiṣāsura and hence is often called Mahiṣāsuramardinī. Her form is to be meditated upon as follows:

शङ्खं चर्म धनुः कपालमुसले मुष्टि गदामङ्कुशं चक्रं खड्गशरौ त्रिशूलकुलिशप्तासाग्निपाशान् भुजै:। त्र्यक्षां तां दधतीं स्मरेद् घननिभां व्याघ्राजिनात्ताम्बरां सिंहस्थामहिभूषणां रिपुवधे शार्द्वविकीडिताम्॥

The other aspect of the goddess is called Šulinī. She is often referred to by names such as Asuramardinī, Vindhyāvāsinī, Yuddhapriyā, etc. Eight Śaktis are attributed to her. She is to meditated upon as follows:

अश्विरवखड्गगदाशरकार्मुं कशूलपाशकरां शिवां शतमखनीलरुचि मुकुटादिविभूषणैः समलङ्कृताम् । अयुगदृशं सुमुखीं मृगराजगतां लसत्कनकाम्बरां स्मरतु जपादिषु नामथवा सचतुर्भुं जां कनकप्रभाम् ॥

The section is also made use of to illustrate the following metres.

कुसुमितलतावेल्लितम्, अङ्गलेखा, शादूंलिविक्रीडितं, सुवदना, मत्तेभिव-कीडितम्, चित्रमाला, स्र<sup>१</sup>धरा, सिद्धिदा, वनमञ्जरी, मद्रकम्, अश्वलितं, मत्ताकीडा।

(26) The section contains mantas to propitiate several

aspects of the goddess. Vasudhārā represents an aspect of the goddess of prosperity. The form of the goddess for meditation is given as:

हेमिनभां पीवरकुचकलशा चन्द्रमुखीमिलकुलरुचिकेशीं कञ्चुलिकाङ्गी कुवलयनयनां चारुभुजां तनुतरवरमध्याम् । हेमिकरीटां कनकमिणमयैराभरणैः शुचिनिवसनगन्धैः-रञ्चितमाल्यैरिधगतवपुष्पं कान्तिमतीं प्रणमत वसुधाराम् ॥

The Mantra called Bhuntdaya is to be utilised to secure riches including landed property. One may even become a king if one gratifies the goddess. Her form is given as:

श्यामलवर्णां कोमलमूर्ति कुवलयचलदृशमिभनववयसं हेमिकरीटां स्वाभरणाढ्यां करधृतकमलककुवलययुगलाम् । क्रौञ्चपदालीं चित्रपटान्तस्तरलितसुरसरिदुपमितवसनां पिञ्जरगन्धस्रक्पिबहीं प्रणमत भुविमह मुरिरपुदियताम् ॥

Other aspects of the goddess described are Tripuță, Ākṛṣṭiśakti, Annapurņa, and Mātangikā. The last mentioned aspect is explained as:

महाकालीपरिचरा देवी मातङ्गिका स्मृता।

Propitiation of these aspects of Saktis brings about prosperity to the Sādhaka. Chanting of Bījākṣara, performance of rites and offering of oblations form the part of the worship. The illustration of metres is continued here also. The metres used include:

कान्तिमती, तन्वी, मणिमाला, कौश्चपदा, कुमुद्रती, भुजङ्गविजृम्भितम्, अपवाहकं, चण्डवृष्टिप्रयात:।

(27) The entire section is devoted to the worship of the sun. The first item gives the various Mudras to be employed in the worship. Six of them are enumerated as:—

Padma, Bimba, Niṣṭhurā, Govṛṣā, Dhenu and Trāsanī. Then the Mantra called Saḍakṣara is given. It is followed by another Mantra called Saṅgrāmavijaya which ensures victory in a battle. For this the sun is to be worshipped offering oblations and performing sacrificial rites. The Mantra known as Mārtāṇḍabhairava is to be used for securing prosperity of all kinds. The form of the Sungod to be meditated upon is given as follows:

सिन्दूरारुणमष्टबाहुमरुणैराकल्पकैर्भासुरं वामाङ्कार्धनिवेशितस्वदयितं त्र्यक्षैश्चतुर्भिर्मु खैः । सत् पाशाङ्कुशमक्षसूत्रममलं युक्तं कपालं क्रमात् खट्वाङ्कः जलजं पधानमथ तच्चकं च शक्ति स्मरेत् ।।

The benefits of the sun worship include the birth of a son, plenty of rainfall, destruction of sin, accumulation of wealth etc. It is said:

इत्थं यथावदुदितैरिह सूर्यमन्त्रै निसाध्यमस्ति खलु वस्तु जगत्रयेऽपि ।
यस्मादतः सवितरि प्रणिधाय भक्ति
सिद्धि प्रसिद्धिविभवां च लभेत् मुक्तिम् ।।

(28) In this section Saivamantras and their usages are enumerated. The basic Mantra consists of six syllables and excluding Pranava it becomes five syllables. There is another Mantra called Saivāṣṭākṣara having eight syllables. By adding two more syllables Daśākṣaramantra is formed. This is also called Cinmantra.

Saiva texts like Vātula and Kālottara are cited by the author in this section. Altogether six Mantras are enumerated as Mūlamantra, Netramantra, Pañcākṣara, Ṣaḍakṣara, Aṣṭākṣara and Daśākṣara.

इतीमे समासात् समालोक्य कल्पां-स्तथा शैवमन्त्राः षडेव प्रधानाः। तथा सारभूताः श्रुतीनां कृतीनां हितायोपदिष्टाः समस्ता विशिष्टाः।।

(29) Three important Saiva Mantras related respectively to the concepts of Mṛtyuñjaya, Traiyyambaka and Dakṣiṇāmūrti are enumerated along with the mode of worship and details of benefits. The nature of the Mṛtyuñjayamantra and the form of the deity to be meditated upon are as follows:

वामदीर्मं ध्यमः साध्वी सदण्डरतारपूर्वकः ।
ससर्गश्च भृगुरुत्र्यणः प्रोक्तो मृत्युञ्जयो मनुः ॥
पायात् पाण्डरपुण्डरीकपटयोरूध्वधरोत्फुल्लयोमंध्ये संपुटचन्द्रमण्डलगतो वोऽष्टाब्दबालाकृतिः ।
स्वासीनः शरमौक्तिकाक्षिवलये शूलं दधत् षड्भुजो
दक्षेऽन्यत्र सुधाकपालकलशौ मुद्रां च मृत्युञ्जयः ॥

Traiyyambakamantra also called Mṛtasañjīvana and the god to be meditated upon may be given as follows:

मन्त्रस्त्र्यैय्यम्बकः श्रौतो मृतसञ्जीवनं स्मृतम् ।। आसीनः पुण्डरीके दधदमृतमयं पूर्णकुम्भं निजाङ्के पाणिभ्यां पुस्तकाक्षस्रजमिष सुधया पूर्णकुम्भौ सिताङ्गम् । कुम्भाभ्यां सौधवर्षेधृंतणणिशकले मूहिनः सिञ्चन् कपदीं शुक्ताकल्गोऽष्टबाहुः प्रहसितवदनो रक्षतात् त्र्यम्बको वः ॥

The concept of Dakṣiṇāmūrti is different. While Mṛtyuñjaya and Traiyyambaka have six and eight hands respectively Dakṣiṇāmūrti has only two hands. The Mantra consists of thirtytwo syllables and there are two stanzas describing the form of the deity to be worshipped.

वेदन्यग्रोधमूले मुनिभिरभिवृतं गाढपर्यङ्कबद्धं
शुक्लाकल्पं त्रिणेत्रं भितिसितरुचि व्याघ्रचर्माम्बराढचम् ।
व्याख्यामुद्रां च टङ्कं हरिणमृजुभुजे जानुरूढे कुसुम्भं
बिभ्राणं जाटजूटाहितशशिशकल दक्षिणामूर्तिमीडे ॥
अन्वासीनं मुनीनद्रै: कनकपटमधोबद्धपर्यङ्कबद्धं
व्याख्यार्थं भूतिगौरं चलदमरनदीचन्द्रचञ्चत्कपर्दम् ।
त्र्यक्षं रुद्राक्षमालोत्पलकलिवकरं जानुरूदैकबाहुम्
कृत्ति चित्रां वसानं प्रणमत सततं दक्षिणामूर्तिमीशम् ॥

All these three Saivamantras are effective and their respective benefits are summed up in the following stanza.

> मृत्युञ्जयं शिवमुपास्य जयन्ति मृत्युं सञ्जीवनं मनुमुपास्य जयन्ति कालम् । मन्त्रेण दक्षिणशिवं यजतां मुखाब्जे सारस्वतं वहति धाम सरस्वतीव ॥

(30) The section is devoted to the enumeration of Aghoramantra and Aghosāstra which have different uses according to needs. The aspect of Siva having eighteen hands a variety of weapons is to be drawn on a wall or in a piece of cloth for worship. Aghorāstra is also similary described having eight hands. Performance of rituals is useful to get rid of diseases of human beings and animals. It also ensures worldly prosperity. Another use is the protection of the army and its victory over the enemies.

(31) The section deals with several Mantras, as noted in the following lines:

शिवास्ववत् पाशुपतास्त्रमुक्तं व्योमाख्यविद्यापि च पिण्डबीजम् । तथैव चिन्तामणिबीजमस्मिन् षड्वक्त्रपन्त्रः पटले समासात् ।।

The nature of these Mantras may be briefly indicated as follows:

शिब एव हि सर्गान्त: शिवास्त्रं परिकीर्तितम् ।
अस्त्रं पाशुपतं चैतत् समस्तदुरितापहम् ॥
एकाशीतिसहस्रं तु व्योमव्यापिमनुं जपेत् ॥
पिण्डं स्यात् बीजरत्नं तदखिलार्थप्रसाधनम् ॥
बीजं चिन्तामणिर्नाम महारुद्वोऽस्य देवता ॥

There are several conceptions of Subrahmanya. He may be conceived as having one face or six faces and proportionate hands holding different weapons. Some of the aspects are as follows:

षण्मुखो वैकवनत्रो वा द्वादशाक्षभुजो गुहः।
चतुर्बाहुर्दिबाहुर्वा रक्ताकल्पविभूषितः।।
युवा कुमारो बालो वा स्कन्दो ध्येयः स्मिताननः।
पाणिभ्यां पङ्कजेकऽधस्तादूध्वंशिक्तं च कुक्कुटम्।।
विभ्रच्चतुर्भुजः स्कन्दो ध्येयः पद्मासने स्थितः।
दक्षिणे पङ्कजं शक्तिं मातुलुङ्गं च वामतः।।
पाशं चतुर्भुजो विभ्रदेकवक्त्त्रो युवा गुहः।
अभयं पङ्कजं शक्तिं दक्षिणे वरतोमरे।।
कुलिशं षड्भुजो विभ्रदुपविष्टोऽम्बुजासने।
स्थितोऽपि षण्मुखो ध्येयस्त्वेकवक्त्रोऽथवा भवेत्।।

The benefits of the worship are said to be numerous. The Sādhaka would get all worldly prosperity. He would be as wealthy and influential as Kubera, the lord of riches.

(32) The section is devoted to a variety of subjects. Mantras to propitiate Śāstā, Kşetrapāla, Caņdeśvara, Indra, Jambhala and Yakşas like Karņayakşa are enumerated.

इत्थं हि शास्तुः कथितं विधानं समन्त्रकं क्षेत्रपचण्डथोश्च । इन्द्रस्य यक्षेश्वरपूर्वकाणां त्रैकाल्यविज्ञानविशेषयुक्तम् ।।

Śāstā, the son of Śiva has four hands holding weapons and rides a horse or elephant. He is to be conceived as follows:

चतुर्भुजं सौम्यवक्त्रं श्यामलं कोमलाकृतिम् ।
वामोरुपादेनासीनं लम्बेतरपदाम्बुजम् ॥
शरचापौ तथा खड्गं क्षुटिकां दधतं भुजैः ।
पूर्णेन्दुवदनं चारूनीलकुञ्चितकुन्तलं ॥
हारिहाराभिरामाङ्गमाबद्धोदरबन्धनम् ॥
किरीटचारुकेयूरकटकाङ्गिलिबेष्टनैः ॥
सथैव कटिसूत्रेण नूपुराभ्यां च विश्रतम् ॥
नीलकौशेयवसनमाबद्धकरवालकम् ॥
शक्ताकल्पं सुपीनांसं सर्वसौन्दर्यकेतनम् ॥
वामतोऽस्य प्रभां देवीं रक्तामुत्पलधारिणीम् ॥
अष्टवर्षांकृति चापि सत्यकं दक्षिणे सुतम् ।
ध्यात्वावाह्य तु शास्तारं देवं सावरणं यजेत् ॥

The god has eight forms which are Goptā, Pingalākṣa, Vīrasena, Śāmbhava, Trinetra, Śūlabhṛd, Dakṣa and Bhīmarūpa each representing a particular aspect of his personality. He is fond of hunt.

Kṣetrapāla is installed in the precincts of a temple to protect the region. There are two stanzas describing his form to be worshipped. They are as follows:

पायादञ्जनपुञ्जकुञ्जरघटानीलाञ्जनाम्भोदवद्
दोभ्यां खण्डकपालमप्यथ गदां व्योमाम्बरो भीषणः ।
दंष्ट्रादन्तुरितास्यवृत्तकपिशस्त्र्यक्षोध्वंकेशालकः
सर्पाकल्पशिरः सगञ्चितवपुः क्षेत्रेश्वरो वश्चिरम् ॥
व्यालम्बोध्वंजटाधरं त्रिणयनं नीलाञ्जनाद्विप्रभं
दोर्द्वन्त्त्रात्तगदाकपालमरूणस्रग्वस्त्रगन्धोण्ज्वलम् ।
घण्टाश्रङ्खलमेखलाध्वनिमिलद् घुङ्कारभीमं विभुं
वन्दे मण्डलिताहिकुण्डल धरं तं क्षेत्रपालं सदा ॥

Candesvaramantra gives prosperity. The worship of Indra would secure landed property and wealth. The form of the god is given as follows:

पीतवणं चतुर्बाहुं वज्रपद्माङ्कुशाभयान् । दधतं चारुसर्वाङ्कां पीतकल्पविभूषणैः ।। किरोटकणिकाहारकेयूराद्यै विभूषितम् । हेमसिहासनाम्बुजे ॥

शय्या देव्या सहासीनं मरुद्भिश्चाप्युपस्थितम् । स्कन्दानलयमाद्यष्टलोकपालैनिषेवितम् ॥

Jambhala, the Yaksa is the lord of the waters. He has three feet and a big belley. His description is as follows:

श्वेतपद्मस्थितं सौम्यं पीताभं द्विभुजं प्रभुम् । रक्ताकल्पस्फुरन्मौलिमणिकुण्डलमण्डितम् ।। हारकेयूरकटककटिसूत्राद्यलङ्कृतम् । त्रिपादं तुन्दिलं ध्यायेत पूजादौ मन्त्रसिद्धये ।।

Karnayakşa is again pot-bellied and possess four arms in which he carries riches. His form is given as:

तुन्दिलो धनदः पीतः पीताकल्पविभूषितः । चतुर्वाहुर्दधत् कुम्भौ रत्नपूर्णो हिरण्मयौ ॥ करण्डौ चोध्वेंबाहुभ्यां भद्रपीठाम्बुजोदरे ॥

Yakşini protects people from calamities. She would give knowledge of the past, present and future. Her description is as follows:

सिन्दूराभा विवस्त्रा मणिकनकमिलद्भूषणा मुक्तकेशी
पीनश्रोण्यूरुरम्या मणिमयरुचिमत्पादुकाकान्तपादा।
शिञ्जन्मञ्जीरकान्ता तनुतरविलसन्मध्यतुङ्गस्तनी या
सुभ्रूनेत्राखिलेन्द्रशृतिमुखकमला हेलती पातु युष्यान्।।

Worship of this deity is useful in many ways. She would reveal the good or bad events in dream, destroy rats and other pests, make animals timid and produce good results.

(33) The whole section is devoted to the description and efficacies of the Aṣṭākṣaramantra having eight syllables. The effect of the hymn is summed up in the last stanza as follows:

इति परमरहस्यं प्रोक्तमण्टाक्षरस्य श्रुतिनिगदितमेतत् साधनाद्यं समासान् । हरिचरणसरोजे भक्तिभाजां जनानां प्रियहितमखिलार्थप्रार्थये हेतुभूतम् ।।

The Brahmins should chant this with Pranava while Sudras ladies and people of lower castes should use it without Pranava. Nārāyana is the deity to be propitiated to acquire the benefits of the hymn.

नीलाम्बुदश्यामलकामलाङ्गः पूर्णेन्दुबिम्बद्युतिवक्त्रपद्मः । रत्नप्रभोद्भासिकिरीटरोचिस्संभिन्ननीलालकभाररम्यः ।। सत्कौस्तुभोद्भासिविलोलहारः श्रीवत्सलक्ष्मीरुचिरोरुवक्षाः । आपीतकौग्नेयविशेषरम्ये कटिप्रदेशे विषुते दधानः । शङ्खं च चक्रं जलजं च नक्रं दधत् तलैः पादकराम्बुजानाम् ।। सर्वाङ्गसौन्दर्यंगुणैकलक्ष्मीं बिर्भात यस्मात् पुरुषोत्तमोऽसौ ।।

In these stanzas a good description of the god is given along with his several attributes. This is most effective among the Vaisnavamantras.

(34) In this section Śrīkarāṣṭākṣara is enumerated. Viṣṇu, the lord may be meditated upon by the Sādhaka as follows:

क्षीराब्धौ हेमपुलिने दिव्योद्याने मनोरमे।
अधस्तात् कल्पकतरोर्हेमसिहसनाम्बुजे।।
ध्यायेत तार्क्यसमारूढं तप्तहाटकसिन्नभाम्।
शङ्ख्यकारवाब्जानि धारयन्तं चतुर्भुजम्।।
दिव्यपीताम्वरधरं विचित्रमुकुटोज्ज्वलम्।।

The Mantra is also called Viṣṇuhṛdaya. With some modification it becomes Gopālakamantra where God Kṛṣṇ is worshipped as a boy. Thefollowing stanzas may be used for meditation.

बालं प्रत्यग्रनीलोत्पलदलजलदश्यामलं कोमलाङ्गं
व्याकोशाम्भोजनेत्रं कनकमणिलसद्भूषणं पीतवस्त्रम् ।
बहापीडं विचित्रोज्ज्वलमकरलसत्कुण्डलं चारुवक्त्रं
कृष्णं दोभिश्चतुभिर्धृतजलजगदापद्मचक्रं स्मरामि ।।
श्रीवत्सोद्भासि वक्षः स्थलगतविलसत् कौस्तु भोद्भासिलक्ष्मीव्यामिश्रालोलहारं मधुकरनिकरानीलकेशालकान्तम् ।
ध्यायेत् पूर्णेन्दुबिम्बामलमुखकमलं फुल्लपद्मायताक्षं
देवं गोपालवेषं दिवि सुरमुनिभिर्वन्द्यमानं मुकुन्दम् ।।

He may be worshipped thrice a day. In the morning the lord is surrounded by the cowherd damsels; plays the flute and grazes the cows. In mid-day he is under a celestial tree surrounded by sages and celestials. In the evening he is in the Vṛndāvan garden performing the Rāsa dance with damsels. Thus he may be worshipped in different ways.

(35) The section is devoted to Nṛharimantra. The hymn praises the incarnation of Viṣṇu as Narasimha. Another aspect of the god is named as Pātālanarasimna. The form of the god for meditation is given as follows:

अकलङ्कशरच्चन्द्रसहस्रधवलद्युतिम् ।
उत्फुल्लरकृकमलनेत्राङ् व्रिकरपल्लवम् ।।
सिंहवक्त्रं लसद् दंष्ट्रं व्यात्तरक्तमुखाम्बुजम् ।
त्रिनेत्रं भ्रुकुर्दाभीमं विद्युत्पिङ्गसटाच्छटम् ॥
योगपट्टपिनद्धाङ्गं स्वासीनं पङ्कजासने ।
व्यत्यस्तपादयुगलं जान्वारूढमुजद्वयम् ॥
सर्वाङ्गसुन्दरतया भूषणानां विभूषणम् ।
दैत्येन्द्रदारणशित्या त्रसन्नाननपङ्कजम् ॥

The worship of Narasimha is beneficial to all. Numerous are the benefits for the devotee. Pātālanarasimha is just another aspect of the god. The god may be represented in a painting for worship. Here the god is conceived as the destroyer of Hiranya-kašipu. On his body the blood and the intestines of the demon are to be noticed. While two of his hands are engaged in holding the body of the demon, the other six hands carry different weapons. The gods pleased by his action of destroying the demon attend on him enlogising his qualities. Ekākṣaramantra relating to Nṛṣimha is also very powerful. It destroys the sin of humans acquired even in previous births. Here the god may be drawn in a canvas or carved as an idol having only four hands.

(36) Mahāvarāha and Varahaikākṣara are the two Mantras dealt with in this section. The difference between the two is very little. The form of the god is described as follows:

कालाम्बुदचयप्रख्यं वराहवदनं विभुम् ।
चतुर्भुजं शङ्खचक्रगदाभयवरप्रदम् ।।
त्र लोक्यपूर्णवपुषं सुस्थितं पङ्कजासने ।
किञ्चिदुत्थानपोत्रोत्थदंष्ट्रासीन सुन्धरम् ॥
श्रीवत्सकौस्तुभोरस्कं मकुटादिविभूषणैः ।
भूषितं पीतवसनं स्वैक्यं ध्यात्वा जपादिषु ।।
पूजयेन्मानसद्भव्यैः प्रतिमादिषु चार्चयेत् ॥

The Mantra is useful for acquiring wisdom and poetic talent in addition to various other benefits.

(37) The worship of Sudarsana, the disc of Vişnu is detailed in this section. A superhuman form is given for the purpose of meditation.

रक्तं रक्ताम्बराढ्यं स्फुरदरुणमणिद्योतितानेकभूषं द्रष्टाशुभ्राट्टहासोत्कटिवकटगलद्विह्नजालोग्नवक्त्रम् । शङ्क्षं चक्रं गदाञ्जे मुसलमिप धनुः सेषु पाशाङ्कशे द्वे विभ्राणं साष्ट्रबाहं किपलकचद्शं विष्णुचकं नमामि ॥

The benefits of the hymn are many. The Sādhaka will acquire even superhuman powers. The prowess of the hymn is described as extraordinary. It often assumes the form of a terrible demoness especially when it embarks on an act of destruction. Flame of fire emerges from the mouth of this hideous feminine form. Dark limbs and burning eyes characterise it.

For the benefit of the common man a Sudarśanayantra also is described. This amulet will bring good fortune for those who wear it.

(38) Trailokyamohanamantra forms the topic of the section. Viṣṇu is the form of Vāmana conquered all the three worlds with his three steps and redeemed it from Mahābali. Hence Vāmana is the deity worshipped in this hymn. As a preliminary rite, Viṣṇu himself is to be propitiated. The form of Vāmana is described as follows:

क्षीरोदेन्दुमृणालकुन्दधवलः पद्मेन्दुबिम्बाननो हस्ताभ्यां दिधभक्तपूर्णचषकं कुम्भं च पूर्णामृतम् । बिभ्रन् मौलिविचित्रहारकटकाद्याभूषितः कौस्तुभी ध्येयोऽन्नाधिपतिः प्रसन्नवदनः पीताम्बरो वामनः ॥

Numerous benefits are described for the sake of the Sādhaka. He is to perform the rites depending on the nature of nis desire.

(39) The section is entitled Vişapratīkāra since it gives mantras to counter the effects of poison from snake bites. The last stanza summarises the contents as follows:

इत्थं हिताय खलु देहभृतां समासात् नागोद्भवोदयकुलं कृतिहेतुदौत्यैः । सौपर्णमन्त्र विनियोगविधानपूर्वं ध्यानानि चैव कथितानि विषापहानि ।।

Serpents belong to four categories—Brāhmana, Kṣatriya, Vaiśya and Śūdra. Their nature, places where they live, the reason for their bite etc., are described here. All cases of snake bites cannot be treated. Only after identifying the nature from the circumstances one should try to treat the victims. It is said:

दंष्ट्राकारं दंशनं कारणं च चेष्टावेगस्थानमर्गाण दूतान् । वाक्यं तारादिङ् निमित्तैस्तिथींश्च ज्ञात्वा कुर्याद् वा न कुर्यांच्चिकित्साम् ।।

It is believed that snakes have two hundred teeth out of which fortynine inject poison. The seriousness of the bite depends upon the number of teeth pressed in the bite. There are nine Visavegas, viz.

रोमाञ्चस्वेदशोषाश्च विवर्णत्वं च वेपथुः। हिक्का च गलभङ्गश्च स्वापश्च मरणं तथा।।

The physician should ascertain the condition depending on the omens. The messenger himself suggests the condition of the victim by his dress, appearance, emotions and actions befitting the occasion.

The message itself is suggestive. The number of syllabes in the messages may be taken as indicative of the nature of poison. Other omens are also described. Since Garuda is the enemy of snakes, his worship is essential. His form is given in a stanza as follows:

आजान्वोः स्ववणं हिमगिरिशिखरप्रख्यमा नाभिदेशात् आ कण्ठात् पक्कवबिम्बोफलनविकसद्बन्धुजीवोपमानम् । आ शीर्षाद् भिन्ननीलाञ्जनचयरुचिरं भूषितं भोगिमुख्यै-व्याप्तब्रह्माण्डमध्यं त्रिभुवननमितं वैनतेयं नमामि ॥

The author also speaks of Amṛtakalās and Viṣakalās which increase and decrease respectively in the first half and dark half of the lunor month. These are located in the different parts of the body as noted in the stanza cited.

अङ्गुष्ठोध्वंपदाङ्घिसिन्धिषु तथा जानौ च गुह्येततो नाभौ हत्स्तनकण्ठघोणनयनश्रोत्रेषु मध्ये म्रुवोः। शङ्खे मूर्धनि पूर्वपक्षतिथिषु प्रोक्तामृताख्या कला मूर्धाद्यं बहुले विलोममुदितारोहावरोहक्रमात्॥

By pressing the Amrtakalā in a snake bitten body the poison becomes ineffective and by massaging the Vişakalā the poison can be controlled from spreading to other regions.

(40) Treatment of the poison of different snakes and insects forms the subject of this section. Poisons injected by a hooded serpent; Mandoli, Rājila and other varieties of snakes, scorpion, rat, spider, mad dog, ants and other insects are defined and mode of treatment suggested. Appropriate medicines are prescribed giving details of the herbs. Mantras are also prescribed for the purpose. It is clear that the author has consulted many treatises dealing with toxicology in giving shape to the section. He has admitted his indebtedness as follows:

इत्थं विचार्य विधृतान्यति विस्तृतानि तन्त्राणि पूर्वगुरुभिविहितानि सम्यक्। क्ष्वेलोपशान्तिसुकृताथितया समासात् सन्दर्शितं सकललोकहितं विधानम्।।

(41) The section deals with Bālacikitsā, the treatment of children. Babies are troubled by different evil demons causing convulsions, fever etc. There are various authorities on the subject. But two lines of treatment are popularly known. Khadgarāvaṇa and Nārāyaṇīya are the two lines adopted here.

तत्र बालिचिकित्सायाः प्रकारा बहुधा स्मृताः ।।
तेष्वादौ मतमाश्रित्य खड्गरावणचोदितम् ।
नारायणीचोदितं च मार्गद्वयमिहोच्यते ।।

According to the system of Khadgarāvaņa a new born child is often affected by evil demons. For the first three days a particular demon seizes the child. During the next three days it is another demon. Thus after every unit of three days upto thirty-six days demons of various nomenclature and propensity continue to trouble the child. The names of the demons that trouble the child are given as: Nandā, Sunandā, Putanā, Mukhamandikā,

Vilālā, Šakunikā, Šuṣkāngi, Jṛmbhikā, Añjika, Revatī, Śilā and Pdākadāhajvara.

These demonic forces trouble children up to the age of twelve, sixteen or seventeen according to different authorities. A doll made of mud resembling the size and shape of the child affected by the demon is to be made and placed in a plantain leaf. Using particular Mantras Khadgarāvaṇa is to be propitiated to ward off the evil effects from the child

According to a different authority quoted the names of the demonic forces are: Pāpinī, Bhīşanī, Jhanṭālī, Kākoli, Simhikā, Phaṭkārī, Muktakcśī, Daṇḍinī, Mahāmahiṣī and Rodinī.

These affect the child during the first ten days. Then after every month a particular demon is likely to cause troubles. The sequence of the evil force after every month is as follows: Pūtanā, Makuīā, Gomukhī, Pīngalā, Hamsikā, Pankajā, Šītalā, Yamunā, Kumbhakarnī, Tāpasi, Rākṣasī and Capalā. Every year a new evil force may cause trouble. These forces are named in annual sequence as foliows: Yātanā, Rodinī, Caṭaka, Cañcalā, Dhāvanī, Yamunā, Jātavedasī, Kālinī, Kala hamsī, Devadūtī, Palitā, Vāyavī, Yakṣīnī, Muñjakamukhī, Vānarī, Bandhavati and Kumārī.

All these forces are to be propitiated by offering oblations. Various deities are to be invoked to protect the different parts of the child. For instance:

विष्णुस्ते पूर्वतः पातु रुद्धो रक्षतु दक्षिणम् । ब्रह्मा तुपश्चिमे पायात् स्कन्दो रक्षत्वथोत्तरम् ।। उपरिष्टात् तथा सूर्यः पातु त्वाधश्च वासुिकः । पायाच्च त्वामधो वत्स शिष्टाः काष्ठाः समीरणः ॥

The various ailments caused by the evil forces during particular stages of childhood are also enumerated in detail.

(42) The section is devoted to Grahacestā—the symptoms of people seized by evil demonic forces. Eighteen such forces are enumerated.

निस्तेजदेवासुरनागायक्षगन्धर्वरभः पितृहेढ़ भस्माः। योन्युद्भवाः कश्मलकाः प्रलापा विष्नाः कुशान्त्याश्च पिशाचभूताः॥ अष्टादशविधास्त्वेवं ग्रहा गृहह्मन्ति मानवान्॥ In addition, spirits like Unmāda, Apasmāra and Brahmarākṣasa also seize people, desirous of being propitiated by oblations or of a having sexual enjoyment with the victims or with an intent to kill them. They are either quiet are cruel in their disposition. Only people of certain conditions are seized by such evil forces. Those who are angry, intoxicated by joy, frightened, lonely, separated, deprived of belongings and out of their senses are afflicted. Similarly women in certain situations like pregnant, nude, in menstural period, lustful, intoxicated by liquor, walking the streets alone during night, anointed with oil and despised, become the target. Such people show unnatural actions and behave strangely. They emulate the actions of other castes, have convulsions and suffer loss of consciousness etc.

विकृतनेत्रः पतितो विसंज्ञः फेनं वमन् सङ्कुचिताङ् घ्रहस्तः । कन्दन् सुभीमं विदशंश्चदन्तान् मत्तस्त्वपस्मारयुतः सुखी च ॥ पठन् वेदान् कुशान् धत्ते द्विजानुष्ठानकृत् सदा । देवान् यजित विप्रांश्च ग्रहश्च ब्रह्मराक्षसः ॥

Remedial measures like treatment with medicines and Mantras may be tken only after ascertaining the intention of the force occupying the body of the patient. When gentle methods like propitation by oblations fail, cruel and hard measures may be resorted to. In the second category the clay model of the person may be pierced, cut into pieces and offered as oblation in sacrifical fire. The evil forces may be chided, chastised and beaten up to persuade them to leave the body of the affected person. It is held:

पूर्वं ग्रहाणामिश्वाञ्छितार्थेबिलिप्रदानैस्तनुताच्चिकित्साम् । यदा न मुद्यञ्चेन्मृदुभिः प्रयोगैस्ततिश्चिकित्सां विदधातु रौद्रीम् ।। आलेपनैर्धूपविशेषबद्धैः ऋ्रैस्तथा भर्त्सनताडनैश्च । तत्त्पुत्तलीच्छेदनवेधहोमैः कुर्याद् विमोक्षं ऋमशो ग्रहाणाम् ।।

(43) The section is entirely related to the nature of I hūtabādhā—demoniac possession and its remedies. Mantras of various kinds are prescribed for the purpose. They are enumerated as useful in various cases. Accordingly Mantras like Khadgarāvaṇa, Śūlinī, Vanadurgā, Aghorāstra, Sudarśana, Nṛsimha, Mantrarāja, Aparājitā, Vyomavyāpī are effective in dispelling evils from the

body. Some more hymns like Vajragandhari and Mahapasupata are given. In the last mentioned hymn Siva is to be meditated upon in the following form.

उद्यत्प्रद्योतिवद्युत्ततिहसितजपापुञ्जिपञ्जारूणाङ्गो रक्ताकल्पो मुखानां दशशताशिरसां चोग्रदंष्ट्रोज्ज्वलानाम् । विश्रद् दोष्णां सहस्रं प्रतिवदनवमद्वित्त्रिरात्तायुधानां नागैराभूषितो वः पशुपतिखतात् जाटजूटाहितेन्दुः ।।

Another aspect of Siva is called Khadgaravana having five heads and ten hands holding a number of weapons. The god is to be worshipped with the following form.

घण्टाजालविराविमेखललसद्व्याघ्राजिनात्ताम्बरो
घण्टास्थिस्रगहीन्द्रभूषणधरो नागोपवीतोज्ज्वलः।
विद्युत्पुञ्जरुचिविभूतिधवलो ज्वालाकरालाननो
युष्मान् रक्षतु खड्गरावणशिवश्चन्द्रं कपर्दे दधत्।।

The various objects to be offered as oblations to the demoniac spirits include, coocked rice, seasamum, milk, parched rice, wheat, corns, flowers, twigs of neem, beans, mustard, curd and flour prepared as a lump. Often an image of the spirit is made with the lump of flour and it is pierced with sharp weapons imitating the act of killing the demon. It is often beaten with a stick to drive away the spirit.

(44) The section deals with Apasmāra or epilepsy which is often considered as a symptom of the possession of evil spirits. Medicines for oral consumption and for inhaling purposes are prescribed. Some of the prescriptions are summed up as follows:

प्रत्येकं कुडुबं तु यिष्टमधुकं हिङ्गोश्च सिन्धोः पृथग् विशत्या कुडुबैर्गजेन्द्रसलिलं पञ्चांशकं गोघृतम् । कूश्माण्डस्य रसो भवेद् द्विगुणितोसूत्राज्ययोः याचितं तत पीतं च धृतं तथा नसिकृतं हन्यापदस्यारकान् ।।

(45) The section deals with Jvarādicikitsā—treatment of fever and other illnesses. Both medicine and Mantra are prescribed. When the affliction occurs on certain days it becomes incurable. In certain cases the disease will be cured only after several days. Fever is classified as of eight types:

ज्वरभेदास्त्वष्टाभिदा वातात् पित्तात् कफादिष । सन्निपाताद् वातिपत्ताद् वानक्लेष्मविमियणात् ।। क्लेमिपत्ताच्चाभिघातादित्युक्तोऽष्टाविधो ज्वर:॥

The symptoms of each type are given. The fever is often classified as Vaisnava or Saiva. Proportion of respective deities with Mantras and rituals is suggested. Juara is often personified as a deity with the following form:

उग्रं त्रिणेत्रं भितावदातं भस्मायुधं वामवरप्रदानम् । आताम्रमाल्यादिकमेकदंष्ट्रं ध्यायेज्ज्वरं पिङ्गजराकिरीटम् ॥

Medicines for certain other common diseases are also prescribed along with the symptoms of illness. Invocation of presiding deities is also suggested by the author.

(46) Miscellaneous diseases and their treatment are described in this section along with their remedies. Diseases of the eye, nose, throat, head, ear etc., are detailed here. The following stanzas sum up certain prescriptions which are efficacious.

सूर्यावर्तस्य शिग्रोर्मधुपिदनकृतोः सिन्धुवारस्य जात्या
रम्भायाः कारवल्याः सुरसलशुनयोः स्वे रसे तुल्यभागे ।
तैलं पक्वं यथावत् श्रुतिपुटिनिहितं कर्णशूलं च पूयं
बाधियं तद्व्रणं च प्रशमयित यथा भारतं पापजातम् ॥
पथ्याक्षामलनीलिका मधुकरीवाराहिमुण्डयोऽमृता
ब्रह्मागश्च पुनर्नवा सतुरगा रक्तं तथा पीतकम् ।
चूर्णीकृत्य समांशकं शतपुरं कान्तं तदधाँगतः
क्षौद्रालोलितमश्नतोऽब्दमजरं स्याच्वामरं तद्वपः ॥

(47) Ābhicāra or exorcism is resorted to by people to destroy their enemies. Magical spells are often employed for malevalent purposes. Such acts are often called Kşudras. There are seven types of spells that bring about different effects. There are enumerated as Stambha, Vidveşa, Uccāṭa, Māraṇa, Bhrānti, Utsādana and Yoga. For effecting these ends, medicines, mantras, yantras and sacrifices are employed. These may be used against enemies only.

अथाभिचाराः शत्रूणां धर्मवेदद्रुहां स्मृताः। ते च कु्सप्तविधाः स्तम्भविद्वेषोच्चाटमारणैः।। भ्रान्त्युत्सादनयोगश्च यन्त्रमन्त्रहुतादिभि:। सिध्यन्त्यौषधयोगैश्च तत्तत्तन्तनिदर्शनात्।।

There are certain principles for the employment of evil spells. It is said that such acts should not be perpetrated against Brahmins and kings. These may be used to control desperadoes and villaineous people as an act of self defence. Before performsuch rites one should protect oneself from bad effects. Once the result is achieved the remedial rites should be done.

क्षुद्रकृत्यामिति यत् प्रदिशतं तन्न विप्रनृपयोः प्रयोजयेत् । आततायिषु च पापकारिषु श्रेयसेऽवनकृते प्रयोजयेत् ।। प्रागात्मनः कारियतुश्च रक्षां कृत्वा तु कुर्यादरिनिग्रहाद्यम् । सिद्धे ऽथ कृत्ये कृतनिष्कृतिः सन् प्राज्ञः प्रतीकारिविधि विदध्यात् ।।

Dhūmāvatī, a yorrible demoniac spirit is the presiding deity to be invoked in the dead of the night preferably in a burial ground. The ghastly form of the spirit is described as follows:

दीर्घाकारातिकृष्णा कृशविकटतनुर्मुक्तकेशी विरूपा वकोत्तुङ्गाग्रनासा प्रविरलदशना वृत्तपिङ्गत्रिणेत्रा ।

स्त्रीभूषा रोमशाङ्गी मलचितवसना काकवाहध्वजाह्या पायाद् धूमावती वः प्रतिनवविधवा धूतशूर्पाग्रहस्ता ॥

The deity resembles a witch specially on the broom in the hand. Another deity to be invoked in this connection is Bhairava form of Siva with ten hands holding different weapons. In this aspect Siva appears in a terrible form with a body like dark cloud, reddish hair, wearing the skin of a tiger and serpents entwinning his arms. In other words he appears as an embodiment of anger.

Yama, the god of death, is often invoked in this connection. Yamamantra is employed for this purpose. Other mantras like Aghorāstra and Nṛṣimha are also used for exorcising evil spirits. Precautions against exorcism also are suggested.

(48) Subjugation by enchantment is often resorted to by people to gain their ends. Hence Mantras for this purpose are prescribed in Tantric texts. Lavanamentra is employed for this puapose. Bhadrakālī is the presiding deity of this spell. Others consider Agni as the diety.

The following stanzas describe the form of Bhadrakālī and Agni to be meditated upon by the Sādhaka in using the Mantra.

काली कालघनोपमा त्रिणयना शूलासिखट्वाङ्गकान् नागं दक्षिणतोऽन्यतो डमरुकं मुण्डं च खेटं करैं:।

बिभ्राणास्रकपालकं च विलसद् दंष्ट्राहि भूषोज्ज्वला ध्येया पिङ्गकपर्दसद्भटशिरोमाला सुनीलाम्बरा ।।

त्रिलोचनो मेषगत: कपर्दीस्नुवं च शक्ति वरदामये च। भंजैर्दधत् कुङ्कुमपिङ्गवर्णो विभूषितोऽग्निर्धवलाम्बराद्यैः।।

There are some Mantras used for enchantising. Māhendra, Manmatha, Vidyā, and Nityakhnnā are effective for this purpose. There are certain preparations in the form of ink and ointment to achieve this end. It is said by applying the ink on the eyes, the sādhaka will be able to achieve his desires like getting hidden treasures, attracting ladies for carnal pleasures etc.

(49) In this section medical treatment of cows forms the subject. Mantras are also prescribed for the same. Diseases of the cows and their remedies are enumerated. Some of the diseases and their treatment are noted as follows:

आरग्वधत्वचा रात्रि लोणं चिञ्चाफलं तथा।

शुक्ते पिष्ट्वा हरेत् पींतं गवामुदरबृंहणम्।।
क्षीरे पिष्ट्वा तिलान् पाठामूलं कार्पासपत्रयुक्।

पाययेद् गां तु गोतके गोविषूचीं हरेत् क्षणात्।।

Mantras may be written on leaves or metal plates to be tied on the neck of the cows to ward off evil effects and diseases. Such amulets may be tied to cowsheds also for their protection.

- (50) The section deals with different substances and their modifications due to chemical and other reactions. The preparation of asafoetida, camphor, musk and camphor oil are mentioned. Melting agents of different metals are enumerated with their modes of preparation.
- (51) In this section certain preparations for amusement are suggested. Methods to cause delusion are prescribed for the amusement of the people. A wide variety of jugglery is noted here. Some of the interesting items may be noted here.

बीजपूरकतैलं तु ताम्रपत्रे निधाय तु। घर्मे निधाय मध्याह्ने रथी सूर्योऽत्र दृश्यते ।। अगस्ति पुष्पतोये तु भावितं बहुशोऽञ्जनम् । स्रोताख्यमाञ्जितं नेत्रे दिवा नक्षत्रदर्शकम् ।।

The method to see the sun with his chariot is given in the first stanza while in the second the means to visualise stars during day time are mentioned. Effecting invisibility is another trick. By chewing certain leaves one would be able to withstand pain or heat. The application of certain preparations on hands and legs would prevent burning effects of fire. One can save oneself from the effects of poison by taking some specially prepared pills.

Often antidotes are also noted to cancel the effects of delusion. Several interesting items are mentioned in this chapter for the amusement of people. People will be astonished to see many unnatural scenes and effects.

(52) In this section the rites to ensure victory in a battle are detailed. In the age of Kali one cannot avoid struggle and hence it is necessary to deal with the subject. Naturally the author finds justification in discussing this useful topic.

One who desires victory must know the auguries which are connected with five birds. Each of the five birds are related to certain syllables and they respectively represent the five stages of a king like childhood, youth, kingship, old age and death. Enjoyment, march for victory, ruling the kingdom, rest in retirement and passing away at the end of life are the five activities. The five birds, the five stages of life and the five activities are interrelated. Hence it is desirable to look for good omens at every stage of life.

शिखिकण्टकशिशुल्काः कारण्डवसारसौ च पञ्चैते । बालकुमारकनरपतिजरठानीताश्च पञ्चमे षट्के ॥ अश्मनं यानं राज्यं सुप्तिर्मरणं च पञ्चकर्मेषाम् । स्वस्याशाद्यं ज्ञेयं चक्रे शरकोष्ठके विहङ्गानाम् ॥

One should proceed for battle carefully considering the auguries. There are certain Mantras which could stupify the enemy forces. Some Mantras would protect the soldier from wounds caused by swords and arrows. Another hymn would prevent the loss of blood from toe wound. Before going to the warfront one should consult the horoscope to determine the span of life. If his life span is short he should divide his wealth and

properties among his family members, perform auspicious rites and worship tutelary deities. If he has a long span of life he should take care to protect his limbs with armours and shields. It is stated:

युयुत्सुनृपतिर्वान्यः सेनानीस्तु भटोऽथवा।
परीक्ष्यायुः स्वकं सभ्यगायुष्मांश्चेत् प्रयत्नतः।।
सुगुप्तदेहः कवची ससहायो युयुत्सतु।
हीनायुश्चेत् कलत्रादीन् संविभज्य धनादिभिः॥
कृत्वा दानं यथावित्तं पुण्यानि च समाहितः।
स्नातः कृतस्वस्त्ययनः संपूज्याभीष्टदेवताम्।।
प्रसन्नः संगरं गच्छेत् स्वर्गलोकजिगीषया।।

Depending on the omens it is possible to ascertain the span of life. If the warrior perceives golden castles in the air he would die within a year. Seeing of golden trees, distorted form in mirror etc., would suggest that he would die in a month. The sight of the shadow of a man in the sky portents a life span of only six months. Loss of sight, smell etc., would suggest that his death is nearing. Such a person should prepare for Mahāprasthana—departure from the world, after sharing his wealth and doing auspicious rites for the well-being in life after death.

On the other hand an unhealthy man should take care to rejuvenate his limbs by drinking elixir and using tonics. Several means for longevity are prescribed. For this both medicines and Mantras are useful. Before taking the tonics purgatives should be taken to clear the bowels. Some of the tonics would restore youth, prevent graying and baldness.

The following are certain observations.

निरम्लक्षारलवणं ब्रह्मचारी त्रिवत्सरम् । सहस्रवत्सरं जीवेत् जरापिलतवर्जितः ।। भक्षयेत् प्रातरुत्थाय निरम्लक्षारलोणभुक् । क्षीरान्नाशी दिवारात्रं जरां मृत्युं जयेन्नरः ।।

The first part of the treatise consisting of Sāmānyapāda and Mantrapāda comes to an end with this section. The author sums up the contents of the section in the final stanza of the first part as follows:

एवं शक्तिविज्ञिभतेन विसरित्लप्यर्णशब्दात्मकं विश्वं युक्तिविधानदैवतमया मन्त्राः स्वतन्त्रोदिताः । रक्षार्थं जगतां गरग्रहरुजां ध्वंसोरिपूणां कमा — दत्रेशानिश्वेन नर्मं च युधां जैत्रं च सन्दिशितम् ॥

## III. KRIYĀPĀDA

The second part of the work begins with Kriyāpāda which consists of sixty-four Paṭalas. As suggested by the title it deals with the ritualistic aspect of the Mantras enunciated in the previous part.

(1) The first Pațala deals with Sivasadbhāva, Agamaprāmānya, Tattvamātŗkā and Vastunirdeśa.

The existence of Siva as the supreme power is the main thesis of the section. It is Siva who enunciated the main principles of virtue. He is not subjected to the power of Māyā. He is the root cause of the universe both for sustenance and destruction and is the abject of the means of knowledge like Pratyakṣa, Anumāna and Āgama. It can be definitely proved that there is one force called Siva as the agent who is different from all other forces. It is said:

सर्वंकर्त्रा शिवेनोक्तं शास्त्रं मुख्यं हि सर्वथा।
स हि मायादि भूम्यन्तविश्वकार्यस्य कारणम्।।
शिवः कर्ता विकर्ता च प्रमाणत्रयगोचरः।
अस्त्येकः स शिवः कर्ता ह्यपरेभ्यो विलक्षणः।।
योगिप्रत्यक्षतः सिद्धश्चानुमानागमैरिप ।।

The author shows that various schools of thought like Vaisesika Sāmkhya, Vedānta, Cārvāka and Jaina would have to accept the existence of Siva as the primordial cause of the universe.

Now the reliability of Āgamas is established. Siva himself proclaimed these Āgamas which are mainly classified as Parā and Aparā. Under the first category called Parā there are twenty-eight Āgamas designated as Sivajānabheda. There are ten Āgamas beginning with Kāmikā and eighteen beginning with Vijaya. These together make twenty eight. The second category Aparā consists of fourteen. There are ten beginning with Rgveda and four beginning with Mīmāmsā. Both of them together make fourteen. This second category is often called Paśujānabheda as agent Śivajānabheda. The following passages m ay be noted.

स शिवः स्वमुखोद्भूतैरागमैस्तु परापरैः।
अनुगृह्णाति हि जगत् भोगमोक्षप्रसिद्धये।।
परैः शैवादिभिर्दिब्यैरागमैः पाशमोचकैः।
अपरैरपि वेदाद्यैरागमैः स्वमुखोद्गतैः॥
स्वर्गादिफलसिध्यर्थं पशुज्ञानप्रकाशकैः॥

From this it is known that Śiva gave rise to two kinds of Āgamas, Parā called Śivajñāna and Aparā Paśujñāna. The following stanzas enumerate the twenty eight types of Śaivāgamas known as Śivajñāna.

शैवागमस्य भेदाः स्युः प्रथमं कामिकादयः ।
ततश्चाष्टादशविधा भेदाः स्युविजयादयः ॥
कामिकं योगजाचिन्त्यकारणान्यजितं तथा ।
दीप्तं सूक्ष्मं सहस्रं चाप्यंशुमान् सुप्रभेदकम् ॥
शिवभेदसमाख्यानि तन्त्राण्येवं दश क्रमात् ।
विजयं चैव निःश्वासं प्रोद्गीतं पारमेश्वरम् ॥
आग्नेयं मुखबिम्बं च स्वायम्भुवमतः परम् ।
रौरवं माकुटं चैव किरणं लिम्बतं तथा ।
चन्द्रज्ञानं वीरभद्रं सिद्धं सान्तानिकं ततः ।
शर्वोद्गीतं च विमलं वातुलं चेत्यनुक्रमात् ।
षद्रभेदोद्भवान्येव तन्त्राण्यष्टादशैव हि ॥

There are varieties and sub-varieties for these Tantras which are many. The twentyeight Tantras mentioned in the above stanaza are as follows: (1) Kāmika, (2) Yogaja, (3) Acintya, (4) Kāraṇa, (5) Ajita, (6) Dīpta, (7) Sūkṣma, (8) Sahasra, (9) Amśumadbheda, (10) Suprabheda, (11) Vijaya, (12) Niśśvāsa, (13) Prodgīta, (14) Pārameśvara, (15) Agneya, (16) Mukhabimba, (17) Svāyambhuva, (18) Raurava, (19) Mākuṭa, (20) Kiraṇa, (21), Lambita, (22) Candrajñāna, (23) Vīrabhadra, (24) Siddha, (25) Sāntānika, (26) Śarvodgīta, (27) Vimala and (28) Vātula.

Quoting the authority of Svāyambhuva the author says that there

are some more called Pāśupata, Vākula and Somatantra.
पुनः स्वेच्छावतारेषु तन्त्रं पाशुपतं तथा।
वाकूलं सोमतन्त्रं च जगाद परमेश्वरः।।

The enumeration of Apara category is as follows;

अपरागमभेदोऽपि प्रथमो दशध: स्मृत:।
ऋग्वेदोऽथ यजुर्वेदः साम चाथर्व एव च।।
शिक्षा कल्पो निरुवतं च छन्दो ज्योतिषमेव च।
ततो व्याकरणं चैत्र वेदानामित्यतो दश।।
मीमांसा न्यायशास्त्रं च पुराणं स्मृतिरेव च।
चतुर्भेदा हि विद्यास्ता सर्वास्त्वेवं चतुर्दंश।।

The above mentioned Vidyās divide themselves into sub-varieties as the different Śākhas of the Vedas, Samhitās and Śāstras. The author states that some people may not agree with this idea that the Vedas originated from the mouth of Śiva. He does not believe the idea that the Vedas are Apauruṣeya. On the other hand they must have orginated from an intelligent person who must be reliable also. Otherwise nobody would accept them. Hence Śiva whose reliability is never doubted must be the author of the Vedas and Samitās. He states:

अत्र केचित्तु वेदानामुद्भवं शिववक्त्रतः ।
अज्ञानान्न सहन्ते यत् तन्न वेद हितावहम् ।।
पदवाक्यार्थसन्दर्भगर्भा शब्दमयी श्रुतिः ।
बुद्धमत्पुरुषोदीर्णा नान्यश्रैवं प्रदृश्यते ।।
तत्रह्याप्तप्रणीतत्वं शिष्टस्वीकारिनश्चितम् ।
अनाप्तकर्त्रकत्वं च न श्रुतेः श्रूयते क्वचिन् ।।
तस्मादत्यन्तमाप्तेन शिवेन श्रुतयोऽखिलाः ।
प्रणीताः सर्वं सर्वकर्त्रेति प्रमाणं जायते सताम् ।।

In holding this view the author follows the tenets of the Svāyambhuvatantra. He also quotes various Smṛtis and Purāṇas in support of the above position taken by him. It is said:

वेदस्य पुरुषः कर्ता न हि यादृशतादृशः।

किन्तु त्रैलोक्यनिर्माणनिपुणः परमेण्वरः॥

As already noted in the Sāmānyapāda of the treatise the author enumerates sixteen vowels and fifty consonants. He states that there are thirtysix Tattvas. The word Tattva is derived in the sense "that which survives space and time till deluge". The following definitions make the Idea clear.

- (1) तच्छब्दः प्रकृतार्थे स्यात् त्वम्पदं तस्य भावगम् । सन्ततः यत् ततः तत्वं सन्ततत्वं च कालतः ॥
- (2) ततत्वात् सन्ततत्वाच्च तत्त्वानीति ततो विदुः। ततत्वं देशतो व्याप्तिः सन्ततत्वं च कालतः।।
- (3) अ।प्रलयं यत्तिष्ठित सर्वेषां भोगदायि भुवनानाम् । तत् तत्वनामधेयं न शरीरघटादिकं तत्वम् ।।

The first definition is given by Iśānasiva while the other two are given respectively in the treatises called Tattvasiddhi and Tattvaprakāśa. The opening section of the Kriyāpāda is concluded with the following stanza reiterating the existence of Siva.

मुख्ये श्रेयिस भोगमोक्षफलदो विश्वस्य कर्ता सुधीः ।
स्वास्योदीर्णपरापरागमपरज्ञानाणुसन्तारणः ।
योऽनादिविमलो विलक्षणतयान्येघ्यः स्वतन्त्रो विभु —
स्तत्वैर्वर्णकलादिभिः स विदुषांवेद्यश्च सिद्धःशिवः ॥

(2) According to Śaivāgamas there are six categories called Paśu, Pāśa, Pati, Śakti, Vicāra and Kriyācaryā. Śaiva texts like Matanga, Parā, Kiraņa, Varuņa Rāmakantha, Brhatkālottara, and Pārameśvara explain these concepts in detail. It is said:

पशुः पाशः पतिः शक्तिविचारश्चेति पञ्चधा । पदार्थाः स्युः कियाचर्या षष्टी शैवागमोदिता ॥

The author then proceeds to discuss each of these concepts. Before establishing the Tantric position he considers the views of Bauddha, Sāmkhya, Jaiminīya, Naiyāyika and Vaiyākaraņa. He states his own view as follows.

पशुस्त्वमूर्तः खलु नित्यनिर्गुणः
 स निष्क्रियो ज्ञप्रभुदेहगोचरः।
मलादशुद्धोऽपि च भोक्तृतां गतः
स्वकर्मणामीश्वरमायया वृतः।।
स्वयं तु किञ्चितयाथ रागतः
स रिञ्जितः सत्वरजस्तमोगुणैः।
तथापि बृष्ट्यादिभिरेव बुष्ट्यते

विचिन्तको भोगविधायतुष्णया ।।

Other Saiva texts also are quoted by him and they also more or less agree with his views.

Then the concept of Pāṣa sometimes called Varuṇapāśa is discussed. A threefold division into Mala, Māyā and Karma is attempted.

तथैव पाशस्त्रिविधास्तु देहिनां मलंच मायाप्यथ कर्म सञ्चितम् । तदाणवं नाम मलं सहोद्भवं यदेव मायेयककामंणाह्वयम् ।।

Mala is defined as:

अनात्मभूतेऽत्र कलेवरे पशोर्यदात्मबुद्धिर्ममता च वस्तुषु । असत्सु क्षद्बुद्धिरितीह तत् त्रयं मलाख्यमज्ञानिमदं परिस्फुटम् ॥

Accordingly Mala is a form of ignorance. A feeling of attachment and wrong cognition are its characteristics. Māyā stands for the affection of Tattvas and it is defined as follows:

मायेत्युक्ता कलाद्यात्र क्षित्यन्ता तत्वसंहतिः । यस्यां विश्वप्रपञ्चोयं सहाभिष्यातगोचरः ॥ सर्वेकायं यनोमाति मायातत्त्वमतः स्मृतम् ॥

Karma is classified into two categories, the meritorious and the result of the sinful activities. Again these are of three types, mental, caused by words and physical.

कर्मापि च स्यात् द्विविधं कृतंप्राक्
पुण्यात्मकं चाष्यथ पापकं च ।
ते च त्रिभेदे खलु मानसं प्राग्
वार्णं च शारीरमिति क्रमेण ।।

Pati is identical with the supreme power Siva who is omniscient, free and always contented. He is omnipresent and beyond the principles of Tantra. His prowess could not be measured.

पतिस्तु शुद्धः शिव एव नित्यस्तृष्तश्च सर्वज्ञगुणः स्वतन्त्रः। अनादिबोधोऽयमलुप्तशक्तिः सोऽनन्तशक्तिनिखिलाध्वपालः॥

Saktivicara considers the personification of Siva's prowess as capatle of giving everything. It is like the lustre of a lamp. According to some authority this Sakti is of sixteen kinds. These powers have certain qualities which represent different aspects of creation, sustenance and destruction Though Siva himself is without an attribute he assumes these powers for sake of the universe. Thus he possesses the qualities of Icchā, Jñāna and Kriyā.

शिवस्य शक्तिः परमार्थसूक्ष्मा चितिः स्वतन्त्राखिलसिद्धिहेतुः । प्रमेव दीपात् तु शिवादिभिन्ना जगद्भवोन्मीलनबोधदक्षा ॥ तत्त्वेन सा चेश्वरसंज्ञितेन युक्ता चतुर्भिर्भुवनैः समग्रा। इच्छाक्रियाज्ञानमयी त्रिभेदा भिन्ना पुनः षोडशधा च शक्तिः ॥

Vicāra is the deliberation over the twenty six ways of the world. These ways are dependent on the actions of Puruşa.

षड्विंशतिर्यो भुवनादृव भेदो विद्यासिवद्येश्वरतत्वयुक्तः। तस्यापि पश्वादिपुरोदितानां मीमांसनं चात्र विचारमाहुः॥

Kriyācaryā deals with Nitya, Naimittika and Kāmya types of religious rites.

क्रियेति च स्यादिह कृत्यचकं दीक्षादिसंस्कारिवशेषयुक्त्या। स नित्यनैमित्तिककाम्यकर्मवर्याह्नयं तद्युगलं पदार्थः॥

The section is concluded with a statement that these six categories are the essence of Saivatantra and that properly pursued they would yield results as in the case of a celestial tree. In this virtuous action is of paramount importance.

(3) The section deals with the daily rites of a religiousminded man. Bathing in the morning, smearing of ashes, performance of morning, noon and evening prayers, and offering the libations of water to the manes form the daily routine.

The daily routine starts with the clearing of the bowels, washing the face, cleaning the teeth and taking the morning bath. For bathing a river is always preferred. Recitation of Aghamarşana hymn will wash away the sin as the salt melts in water.

यथा जलीघे लवणस्य सञ्चयः प्रयाति सद्यो विलयं महानिष । तथा महानप्यघमर्षणोऽम्हसां चयो विनाशं व्रजतीति निश्चितम् ॥

At the time of bath Acamana or sipping water is considered auspicious. This must precede the prayers. The sanctitity of this is explained as follows:

हृत्कण्ठास्यगताः पुनन्ति विधिनैवापो द्विजातीन् क्रमात्। त्रिः पीता वृषलस्त्रियाविष तथा कुण्डानुलोमादिकान्। आचम्य त्रिरपस्त्रिवेदपुरुषाः प्रीणन्ति निर्माष्टि यद् द्धः साथवेषडङ्गयज्ञपुरुषाः प्रीतास्युरप्यञ्नयः ।।

The prayers at the three junctures of the day should be with Mantras. The sun is to be worshipped in all the three junctures contemplating his power Sāvitrī in different forms. This prowess of the sun assumes divergent forms at morning, noon and evening. Hence three separate forms to be meditated upon are given as follows to be worshipped depending upon the time.

हंसारूढां स्वतेजोगणमणिवसनालेपनामञ्जनेत्रां

वेदास्यामक्षमालां स्रुवमथ कलशं दण्डमप्यादधानाम् ।

ध्यायेद् दोभिश्चतुभिस्त्रभुवनजननीं पूर्वसन्ध्यां तु वन्द्यां
सावित्रीमृक्सिवित्रीमभिनववयसं मण्डले चण्डरश्मेः ॥

तार्ध्याक्रिढाम्बुजाक्षी शतभखमणिभा शङ्खचके दधाना
दोभियुंक्तां चतुभिस्थितिरिह जगतां या यजूं ध्युद्गिरन्ती ।

ध्यालोलानेकहारद्युतिरुचिरुचिरा वैष्णवी मध्यमेऽह्नः
सावित्री ध्येयरूपा विलसित सिवतुर्मण्डले धीतवस्त्रा ॥

पञ्चास्यां षिज्जविद्युत्तिरुचिरजटामण्डलां चन्द्रमौलि
रज्जद्भूषाभुजङ्गोत्फणफणिकिरणोद्धासिभस्माङ्गरागाम् ।

ध्यायेत् खट्वाङ्गशूलाभयवरदकरां व्याध्यचर्मम्बराढ्यां
सावित्री सित्रनेत्रां परिणतवयसं सामसूर्ति दिनान्ते ॥

Presenting libations of water to the manes of the departed ancestors is an obligatory ceremony. Similarly libation of water should be offered to the ten quarters of the earth, namely the eight quarters plus sky and ground. The regents of the quarters also should be propitiated. It is ordained, that such performances are capable of removing all kinds of sins. While offering libations the lords of the respective quarters should be meditated upon and eulogised using Mantras.

Agneyasnana, the purification of the limbs by smearing ashes over the body also is ordained after taking bath in water. Ashes from the wildfire or burnt cowdung may be used for this. Those who are afflicted with diseases are prohibited from bathing in water. They have to purify themselves by smearing ashes which would be beneficial to their health.

स्नानं प्राग् वारुणं कृत्वा पश्चादाग्नेयमाचरेत्। एवं सकृत् तथाशक्त्या स्नातोऽम्भसि विचक्षणः।। भस्मस्नानाधिकारी स्यान्नान्यथा मुनिपुङ्गव । रोगपीडावशात् स्नातुमशक्तो वारुणे यदा ।। आग्नेयमेव तस्येष्टं रोगप्रशमनं च तत्। आग्नेयं भस्मना स्नानमखिलाघानिबर्हणम् ॥

The importance of performing the daily rituals is stressed in the concluding stanza of the section as follows:

सन्ध्योपास्तिप्रसङ्गादिति विधिविहितं नैत्यकं कर्मचकं संक्षेपात् शैवतन्त्रे स्मृतिमिह् कथितं लिङ्गिनां विणनां च । दृष्टादृष्टेष्टसिद्धिप्रदिमह मुनिभिः सेवितं चेति सन्तः स्वीकुर्वन्तु स्वित्तं स्वयमिव सुहृदः सत्पथा वर्तयन्तः।।

(4) The section is devoted to the purification of body and mind. The first one is easily done by taking bath. For the second Yogic practices are necessary. Concentration of mind is essential for this. Only after performing this kind of dual purification one becomes eligible for meditation, chanting of Mantras etc. The section begins thus:

प्रणम्य शम्भुं शशिखण्डशेखरं भवं भवछेदकरं समासतः। सभूतशुद्धिकममात्मशोधनं निगद्यते योगजपादि सिद्धये।।

This kind of purification is useful for retaining health and avoiding ailments. The final stanza of the section exhorts people purify themselves.

निह सिललिविशेषैः केवलं क्षालनार्यैः
प्रभवित परिशुद्धिर्यन्मिलिब्टं शरीरम् ।
द्विविधिमितिह सद्भिः सान्तरङ्गात्मशुद्धिः
सविधि समुपदिष्टां तां भजे नित्यशोऽपि ॥

(5) The section deals with Upacāras or articles of worship. The worship is of three kinds Jyeṣṭha, Madhyama and Adhama depending on the number of items employed. The Sādhaka can choose for himself the particular mode in accordance with his wish or capability. Accordingly in the first type, sixteen modes are enumerated. In the second type the number is reduced to ten while in the third only five items are included. The following stanzas give the respective items giving sixteen, ten and five modes of worship.

आसनावाहनार्घ्याणि पाद्यमाचमनीयकम् ।
साङ्गोपाङ्गं तथा स्नानं वसनाभरणानि च ॥
गन्धपुष्पे तथा धूपो दीपश्चश्निवेदनम् ।
अग्निकार्यं नमस्कारो जपपूजासमर्पणम् ॥
इतिषोडण चोद्दिष्टा ह्युचाराः चसमासतः ।
पाद्यमध्यं तथाचामः स्नानं गन्धश्च पुष्पकम् ।
धूपदीपनिवेद्यानि नमस्कारश्च ते दश ॥
मध्यमायां तु पूजाय।मुपचाराः प्रकीर्तिताः ।
गन्धं पूष्पं ध्रपदीपौ निवेद्यं पञ्चैतेस्युस्तूपचाराः कनिष्ठे ॥

Asana is the pedastal on which the deity is seated. It stands for the location or seat in which the idol is fixed.

आधारो वेत्यासनं देवतायाः स्वासीनास्मिन् पूज्यते देवतेष्टा । धातोरसित्यस्य चैवोपवेशः सिद्धस्तस्मादासनं प्राक् प्रशस्तम् ॥

Āvāhana is the invocation of the deity in idol or other substances. It can be conception also where a visible form is not installed. By this the deity is persuaded to be present to partake of the oblations. There are flve ingredients for this invocation. They are respectively called Sthāpana, Sannidhāpana, Sannirodha, Amṛtīkaraṇa and Avakuṇṭhana each representing different stages of invocation.

स्वत एवाभिपूर्णस्य तत्वस्येहार्चनादिषु । सादरं सम्मुखीभावं तदावाहनमिष्यते ।। आवाहनाङ्गभूतानि स्थापनं सन्निधापनम् । सन्निरोधामृतीकाराववकुष्ठनमेव च ।।

There are two types of oblations conceived as Arghya. It can be six or eight things in the case of Saiva worship. These become Viseṣārghya if the materials are fortified by Mantras before the actual offering is made, Otherwise they become Sāmānyārghya.

गन्धपुष्पाक्षतकुशा दूर्वाग्रं च तथोदकम् । भोजेन्द्रब्रह्मशम्भूकतं षडङ्गार्ध्यमुदाहृतम् ॥ कुशाक्षततिला दूर्वा गन्धः पुष्पं यवास्तथा। क्षीरं चाष्टाङ्गमर्ध्याम्भः शैवं स्याद् विजयोदितम् ॥

Pādya is the sanctified water given to the deity for ceremonial washing of the feet. It is also used for sipping when purified by

Mantras. Ceremonial bathing of the idol is necessary. After removing the previous day's garland etc., oil is to be applied on the idol At the time of bathing, this oil is to be removed by the flour of wheat or beans. When water is poured, there should be the beating of drums and other musical instruments. After this the water is to be dried up using fresh clothes. When the deity is concieved in a picture, diagram etc., there is no place for ceremonial bathing. Then the idol is to be decorated with clothes, ornaments and garlands. Incenses and lamps should be used for worship. Cooked food and other items of oblations must be offered to the deity every day.

The number of Upacaras differ according to different authorities. Some consider that there should be twenty-five or thirtysix modes of worship. Saiva tantras prescribe details for these items. The section is concluded with the following observation.

इति निगदितसार्गास्तूपचाराः प्रदिष्टाः
पृथगिह परिपाट्या शैवतन्त्रेषु दृष्टाः ।
यजनविधिषु शम्भोर्वेदितव्या यथावत्
स्विभिमतफलसिद्धिः स्यात् यथा भिक्तभाजाम् ।।

(6) There are six major aspects for the rituals. They are Mantra, Mudrā, Kuṇḍa, Maṇḍala, Dravya and Sādhaka. The presence of these is essential for a Tantric rite. It is said:

अङ्गै: षड्भि: स्यात् िक्यायाः प्रांसद्धि-र्मन्त्रामुद्राकुण्डवन्मण्डलानि । द्रव्यावाप्तिः साधकाश्चेति सम्यग्

वक्ष्यन्ते तान्यत्र तन्त्रोदितानि ॥

In the Tantric system Mantra is most important for worship. The word Mantra has two aspects, Manana-medition and Trāṇa-protection. It is held:

मननत्राणधर्मित्वं वाचके दैवतस्य तु।
यत्र तन्मनत्रसंज्ञं स्याद् ह्रस्वदीर्घादिलक्षणैः ।।
मननात् सर्वभूतानां त्राणात् संसारसागरात् ।
मन्त्ररूपा हि तच्छक्तिर्मननत्राणधर्मिणी ।।

The Pranava is considered as Mulamantra which represents Sabdabrahma. The fifty consonants are identified with the limbs of goddess Sakti. She is considered as Lipidevatā whose form is to be meditated upon by the Sādhaka.

मूलमन्त्रो विनिर्दिष्टो ब्रह्मभिः स्वाङ्गसंयुतः । अकारश्चाप्युकारोऽथ मकारो बिन्दुनादवान् ॥ नाराख्यः प्रणवोह्मोष शब्दब्रह्मात्मको मतः । पञ्चाशद्वर्णरूपा या मातृका परमेश्वरी ॥

The conception of Lipidevatā is as follows:

मुद्रार्थस्फटिकाक्ष सूत्र कलशांश्चाबिश्रती पुस्तकं हस्तैर्दक्षिणपूर्वकैस्त्रिणयना शुक्लस्रगालेपना । कुन्दाभाक्षरविग्रहा शशिकलां मौलौ प्रसन्नानना धत्ते या लिपिदेवताम्बुजगता मुक्ताभरालङ्कृता ।।

It is stated that Certain words are to be suffixed to Mantras ending in dative cases. Such words are listed as follows:

नमः स्वाहा वषट् चाथ हुं वौषट् फट् च जातयः। चतुर्थ्यन्ताङ्गमन्त्राणामन्ते योज्या यथाक्रमम्।।

Other words that are suffixed to Mantras include: vidmahe, dhīmahi, pracodayāt etc. These words are to be used appropriately depending on the Mantra. They should not be arbitrarily used by the Sādhaka.

(7) This section deals with Mudras which are certain ceremonial poses of hands employing symbolic positions of fingers. In Śaivāgamas the essentiality of the poses is stressed for performing worship. For the worship of the sun six poses are suggested while in the worship of Śiva ten or more poses of fingers are enumerated.

वक्ष्ये मुद्राः शैवतन्त्रप्रसिद्धाः याभिः पूजाकर्मसिद्धिः प्रदिष्टा । सूर्यस्यादौ षड् विशेषेण पश्चात् शम्भोर्मु ख्याः स्युदंशान्याश्चवेद्याः ॥

The poses for sun worship are enumerated as six. They are: Padma, Bimba, Niṣṭhurā, Govṛṣa, Dhenu and Trāsanī. There are only slight variations between different poses. The following stanzas prescribe the six poses mentioned above.

पद्माकारावाभिमुख्येन पाणी मध्येऽङ्गुष्ठौ शायितौ कणिकावत् । पद्माख्येयं सैव संलग्नमध्या सृष्टाङ्गुष्ठा विम्बसंज्ञा तु मुद्रा ॥ प्राग्वत् पाण्योर्लग्नयोरङ्गुलीनामग्रेऽङ्गुष्ठोच्चालनान्निष्ठुरा स्यात् । बद्धवामुर्ष्टि दक्षिणामास्फुरन्त्यौ मुक्त्वा तर्जामध्यमे गोवृषाध्या ॥ अन्योन्यग्रथितसमाङ्गुलीकपाण्योस्तर्जाग्रद्धयसमवेतमध्यमाग्रे । व्यत्यस्तेऽप्यथ तदनामिकाकनिष्ठायुक्ताग्रे भवति हि धेनुसंज्ञमुद्रा ॥

> बध्वा दक्षिणहस्तेन मुष्टि मुत्सृष्टत र्जनीम् । तत्तर्जन्या वामतलताडनात् त्रासनी भवेत् ।।

To these six Mudras four more are added for the worship of Ś.va. They are: Mahāmudrā, Āvāhanamudrā (also called Sthāpani) Sannidhāpanī and Vandanī. There is only a slight difference between Nişthurā and Sannidhāpanī. A few more poses for the propitiation of Śiva are enumerated as Kālakarņī, Veştitalinga (which is identified with Dhenumudrā) and Pañcamukhī. According to a different conception five poses of fingers are given. They are called Śakti, Śūla, Dravya, Samhāriṇī and Kṣamāpāṇī.

(8) This section deals with various types of sacrificial pits for offering oblations and Tantric diagrams of various colours and sizes. The sacrificial pit is to be dug in the ground to kindle the sacred fire in which oblations are to be offered. Eight types of pits are enumerated depending on their shape, The size can be fixed accordingly. The varieties given are as follows:

कुण्डं प्रशस्तं चतुरश्रमादावश्वत्थपत्रं च तथार्धचन्द्रम् । तद्वत् त्रिकोणं त्विप वर्तुं लंस्यात् षट्कोणकं पद्भमथाष्टकोणम् ।।

It can be of the shape of Caturaśra-square, Aśvatthapatra like a leaf of the fig tree, Ardhacandra-cresent-shaped, Trikona-triangular Vartula-circular, Ṣaṭkoṇaka-hexangular, Padama-like a lotus flower, and Aṣṭakoṇa octagon. The standard measurements for each type are given. But a bigger size also is permitted provided the proportions are kept accordingly. Descriptions of some of these sacrificial altars may be noted here. The one called Aśvatthapatra is defined as follows:

श्रुत्येकांशं तु सीम्नोबंहिरपि पुरतोऽथाङ्खयित्वाम्बुनाथे तन्मानग्तु सूत्रपन्तर्तिहितमूभयतः कोणयोर्वर्तंयित्वा । मध्याद्यन्यस्य कणान्तकमपि परतः कोणयोः पूर्व-चिह्ने सूत्रे त्वास्फाल्य योनिप्रतिममपि भवेत् कुण्डमश्वत्थपत्रम् ॥

The triangular altar is described in the following stanza.

वेदाश्रे चतुरंशके भुजिमतं प्रागंशमाप्याद् बहिः

क्षिप्त्वा मध्यमवारुणाङ्कविहिते सूत्रे द्विधा वर्तिते । स्यातां द्वौ शफरौ तयोश्च युरतश्चाङ्केऽथ सूत्रत्रयं क्षिप्त्वा नैऋतदिङ्मुखे भवति तत् कुण्डं त्रिकोणाह्वयम् ।।

The variety called Sadasra or hexangular has the following features.

बाह्यस्थं षष्ठमंशं शतमखवरुणस्थापितं वेदकोणे

मध्ये संस्थाप्य सूत्रं समिमह तु त्योर्वर्तियत्वा तु बाह्ये ।

चत्वारस्तत्र मत्स्यास्तदनु धनदिव्यदक्षिणस्थे च सूत्रे

तत्रस्थेश्वेव चिह्नोष्वथ समपतिते स्यात् षडश्रं तु कुण्डम् ।।

The descriptions of other types are also vividly given and the following lines indicate the name of the variety.

चतुरश्रं भवेत् क्षेत्रं चतुष्कोष्ठं समं ग्रुभम् । परिवर्त्यं भवेत् कुण्डं वर्तुं लं तत् सुशोभनम् । कुण्डार्धमायतान्यष्टौ कृत्वा स्यात् पद्मसंज्ञितम् ॥ अर्ध चन्द्रसमाकारं कुण्डं भवित शोभनम् ॥ कुण्डं स्यादष्टकोणं सुष्ठचिरमथवाष्यर्धदिक्सूत्रकोणैः ॥

These are the shapes prescribed for sacrificial pits where oblations are offered.

The above varieties are applicable not only to pits for kindling fire but also to sacred ground where diagrams of flour and other colours are drawn. Caturasra and other names suggest only the outward shape of the diagram. But numerous sub-divisions are made into each of these types. The following stanzas deal with divisions of the sqaure type

चतुरश्चं तु संसाध्य द्वयष्टधा विभजेत् पुनः । षटपञ्चाशच्च कोष्ठानां द्विशतं चात्र वै भवेत् ।। षण्णां षड्भिस्तु कोष्ठैलिखतु सरसिजं मध्यदेशेऽस्य बाह्ये । पङ्कत्या पीठं च पीठाद् बहिरपि परितः पङ्कत्युग्मेन वीथीम् ।। तद्बाह्ये पङ्क्तियुग्मे दिशि विदिश तथा द्वारकण्ठोपकण्ठान् । गल्लांश्चैवोगसल्लाननलनिऋं तिवावाय्वीशकोणेषु कोणान् ।।

These stanzas give the numorus divisions of a diagram. Each of these divisions are to be covered for filled up with powders of different colours like white, yellow. red, blue, black. The meterials for making these coloured powders are mentioned as follows:

शालीयपिष्टं सितचूर्णमुक्तं हरिद्रमीषत् सितयुक् सुपीतम् । कुसुम्भसिन्दूरकजातिरक्तं दग्धैर्यवाद्यैरिप नीलचूर्णम् ।। शम्यक्जबिल्बादिदलैयाज्ञिकैः श्यामलं स्मृतम् । तत्तद्वर्णैंश्तु धान्याद्यैः पूरयेन्मण्डलानि वै । मनःशिलारोचनाभ्यां पीतचूर्णं प्रशस्यते ।।

Each of these five colours represents deities. There are specifications as to what colour is to be put in various places of the Maṇḍala-or Tantric diagram. All lines should be drawn using white powder. It is stated:

काणिका पीतकणी स्याद् रेखाः सर्वाः सिताः समाः ।

Tantric diagrams can be made using costly materials also. Instead of using powders of different colours one can very well fill the columns of diagram with jewels of the respective, Colours. Thus jewels like pearls, topaz, ruby, Sapphire and emerald could be used if one is wealthy enough. This is considered more effective than the ordinary type.

शक्तस्तु वाञ्छेद् यदि सिद्धिमग्र्यां तद् वर्णरत्नैरिह मण्डलानि । कुर्यात् तथा मौक्तिकपुष्यरागमाणिक्यनीलैईरितैश्च रत्नै:।।

Depending on the designs and colours used in partcular subdivisions Tantric diagrams are known under different names. The varieties mentioned are: Bhadraka, Sarvatobhadra, pārvatīkānta, Latālingasamudbhava, Svastikābja, Svastikabhadra and Cakrāmbuja The following lines mention the names of some of these types:

स्यात् सर्वतोभद्रमिदं तु कोणे षट्कोष्ठकैकीकरणेन भद्रम् । इतीदं पार्वतीकान्तमुक्तं प्रासादमण्डलम् । ख्यातं लतालिङ्गसमुद्भवाख्यं तन्मण्डलं शङ्करवल्लभं यत् । एतत् खलु स्वस्तिकमण्डलाब्जं क्षेत्रेऽथवा द्वादशभागिकेऽस्मिन् । प्राग्वद् विलेपाद् खलु मण्डलानि स्युः सर्वतः स्वस्तिकभद्रवन्ति । उक्तं च चक्राम्बुजमेकनामं प्रियं शिवार्यारविकेशवानाम् ॥ The four sides of the Tantric designs made of flowers of creepers, fishes, leaves of fig tree, Mātulanga (Dāḍima) fruit, lotus petals etc. The number of designs are many and it is upto the Sādhaka to decide as to how many should be drawn to create the desired size. This is implied by the following statement.

अतः परं चेद् दलवृद्धिमिच्छेद् दिशानयैवात्र यथाक्रमेण । तदूहतो मत्स्यवशेन सूत्रौलिखेत् सरोजानि यथाभिलाषम्।।

(9) The section deals with several secrificial materials like ladle, utensils, sticks for kindling sacred fire, measurements of vessels, quantity of oblations and the purificatory rites.

Sruva is a long-handled spoon carved out of either Palāśa or Khadira wood. There is circular pit at one end and a long handle.

सुग्जातं तु भवेत् सुविहितं तालद्वयायामकम्। कुर्याद् वर्तुं लमङ्गुलेन वदनं तस्यावटेऽर्घाङ्गुले।।

Arani-the stick to kindle sacrificial fire consists of two pieces, the upper one and the lower one. Each of them conists of about six inches in length. The upper one is made of Pippala wood while the lower one is made of Aśvattha wood. The wood to kindle the fire is to be carefully selected. Sticks such as crooked, without leaves, slender, worm eaten, broken, too short and partially burnt should not be used to kindle sacrificial fire. The materials offered as oblations should be pure and be placed in vessels of gold, silver or copper according to the circumstances. Their merit also is in the descending order, gold vessels being the perfect ones. Regarding the oblations it is said:

शाल्यः स्युः सितषिटिकाश्च कलमा नीवारजास्तण्डुलाः संशुद्धास्तुषशर्करादिरहिताः शुक्लाः प्रशस्ताश्चरोः । श्रेष्ठं यत् स्वपशोर्धृतं नवमथ क्रोतं नवं मध्यमं क्रीताज्यं यदनुतनं तदधमं गव्यं भवेद् गालितम् ॥

That variety of rice which ripens in about sixty days is to be used. Grains of the Nīvāra rice may also be accepted. These must be pure, free of chaff and gravel and pure white. The fresh ghee from one's own cow is preferred to that purchased from other sources

81

whether it be fresh or old. The melted ghee is of the lowest preference. Grains and seasasum seeds used for oblation should be washed and dried. Honey should be fresh and candied sugar must be pure and white. The same kind of quality consciousness must be maintained in the case of vegetable roots and fruits. Purification of vessels is a must. A gold vessel can be simply washed with water whereas a copper vessel should be brushed in water mixed with Tamarind fruit. Cowdung is enough to purify silver vessel and ashes may be used in the case of brass. A jewel can be purified by drying in the sunlight or washed in water. An earthen pot gets purified by fire and a wooden pot is pure if it is fresh hewn. The following stanzas prescribe purificatory rites.

वक्ष्ये मुद्धिमपीह पात्रविषयां द्रव्यादिकानां तथा

यावद् गन्धविलेपनाद्यपगमस्तावज्जलैः क्षालयेत्।

चूर्णैरप्यवधर्षयेत् पुनरिप प्रक्षाल्य चोष्णैर्जलैः

पात्राणां भवतीह मुद्धिरधुना मुद्धिविशिष्टोच्यते।।

सौवणं सिललेन मुध्यति यथा लेपापनोदो भवैत्

पात्रं मुल्बमयं त्वथाम्लसिललैस्तारोद्भवं गोमयोत्।

कांस्यं भस्मजलैस्तथा मणिमयं सूर्यां मुभिर्वाम्भसा

मृत्पात्रं दहनेन चेदिभनवं तत्तक्षणाद् दारवम्।।

In the case of other metals a touch by the hand of smith is enough to purify. Coir, leather, cloth etc., may be purified by sprinkling water mixed with ashes. Simple sprinkling is advised to purify grains, fruits, and sacrificial wood. In the case of people, Prana-yama is advised for mental purification and bathing etc., for physical purification. Mantras also purify men and materials. Fire is purified by sprinkling water to the accompaniment of the chanting of hymns. Proper purification will yield untold benefits.

(10) The chief priest or Sādhaka who intends to perform a religious ceremony or sacrifice has to prepare himself taking a vow. Technically this preparation is called Dīkṣā The term is very significant since it consists of two verbal roots. The first syllable stands for the root Dā meaning to give, bestow, grant, impart etc. The second syllable stands for the root Kṣi, meaning to destroy, make an end of, etc. Hence the word Dīkṣā means "that which

gives identity with Siva or Sivabhāva and destroys the worldly attachment of the beings". The priest is to take the vow on an auspicious day taking into account the day, the star and other omens.

दीयते यदनया शिवभावो दीक्षया हि पश्चोऽत्र ददातेः।
क्षीयतेऽस्य सह पाशपशुत्वं क्षिक्षयार्थपरिनिष्ठितधातोः।।
वित्तनादूपथयायिनि सूर्ये वृद्धिमत्युडुपतौ शुभवारे।
स्वर्क्षलग्नितिथियोगिनि कुर्यात् स्वानुक्लिदवसे खल दीक्षाम।।

The sacrifice is to be conducted in places like the banks of sacred rivers, temples, cowpen, monastery or one's own residence. The land is to be cleared and prepared before erecting the desired sacrificial altar. To the east or west of the place a spot is to be selected for a ceremony called Ankurarpana, sowing of the seeds or beans for the protection of the sacrifice and for the well-being of Yajamāna-the person who employs the priest to conduct the rite. This rite must be conducted before all important ceremonies. It may be performed at an auspicious time before five, seven or nine days of the actual date of the main function.

शास्तिसिन्धृतटदेवगृहादौ गोष्ठकेप्यथ मठे स्वगृहे वा ।
शोधित भुवि सलक्षणमिष्टं मण्डपं च सुकृतं चतुरस्रम् ।।
तस्य पूर्वदिशि पश्चिमतौ वा शोभनेऽत्र भवने सुविविक्ते ।
रक्षणाय यजमानसमृद्ध्यै मङ्गलाङ्कुरविरोपणमिष्टम् ।।
उत्सवेषु विविधेष्वपि दीक्षास्थापनादिषु पवित्रविधौ च ।
मङ्गलाङ्कुरविरोपणपूर्वमङ्गलं भवति कर्मकृतंतत् ।।
शस्तयागदिवसात् न पुरस्तात् सप्तमेऽहिन शुभे नवमे वा ।
पञ्चमेऽपि सुदिने सुमृहुतें मङ्गलाङ्कुरविधिविदधीत ॥

Three types of vessels are used for the function viz., Pālikā-a pot having a height of about twenty inches and a mouth of one-third part of its girth; Ghaṭikā-a bucket having a proportionate height, girth and mouth; and Śarīva-a platter or tray. These respetively represent the deities Viṣṇu, Brahmā and Śiva. In these vessels filled with sacre I water seeds bundled in a piece of cloth should he put for a day before they are sown. There are fifteen varieties of seeds selected for the purpose, of which all or ten or five kinds may be sown as per the nature of the rite. The seeds used in this ceremony are listed as:

माषमुद्गकुलस्यानि निष्पावतिलशालयः । सर्षपा मार्गगोधूमश्यामाकत्रीहयो यवाः ॥ प्रियङ्गवस्तथाढक्यो वेणवश्चेत्यनुक्रमात् । त्रिपञ्चवर्गबीजानि कथितान्युत्तमाङ्कुरे ॥

After sowing the seeds oblations are to be offered to attendant deities called Gaṇadevatās for seven consecutive nights. These nights are named as follows after the particular deity entitled for oblations: Brahmarātra, Bhūtarātra, Indrarātra, Gandharvarātra, Yakṣarātra. Rākṣasarātra and Piśācarātra. They are enumerated as:

ब्रह्म भूतेन्द्रगन्धर्वयक्षरक्षः पिशाचकाः।
गणा बलिभुजः सप्त कमात् तन्नामलक्षिताः।।

Oblations differ according to these dieties. Of them Pisāca alone requires oil and meat as oblations. All others need vegetarian oblations. According to another view the seven deities to be worshipped are as follows:

अन्यया केचिदाचार्याः प्राहुवै गणसप्तकम् । तच्चात्र कथ्यते भूताः पितरोऽपि च गुह्यकाः । नागा ब्रह्मा शिवो विष्णुर्देवताः सप्तरात्रिषु ॥

After these days are over the field is to be surveyed to judge growth or sprouting of the seed. If the sprouts are black, bent downwards, redish, stunted or broken, the whole situation is inauspicious, On the other hand, tall, white, yellow and thickly grown suggest prosperity and success. Depending on the result the priest is to perform appropriate rites to ward off evil effects and to achieve success.

(11) This section enumerates the qualities of the Sādhaka or priest and his disciples. Almost all Āgamas agree in describing the qualities of the priest. They also point out that people born in certain regions are not fit to officiate in a sacrifice. Only people with laudable qualities are considered for the post. Our author gives his own views as follows:

विशिष्टदेशे च कृले प्रसूतः स्यादग्रजन्मा श्रुतवान् कुशीलः।
शुचिः सुधीः शोभनलक्षणाङ्गः सौम्यस्तथाचार्यपदाधिकारी ।।

सत्यवतः शमदमार्जवधर्मनिष्ठः साष्टाङ्गयोगनिरतः शिवशास्त्रविद् यः । भक्त्या शिवेऽष्टविधया समलङ्कृतश्च त्यागी सदैव करुणानिलयो गुरु:स्यात् ॥

Most of the texts on Tantra prefer a Brahmin as the priest. But according to Bṛhatkālottara any one from the first three castes is eligible for the position if he satisfies other conditions. It is stated:

ब्राह्मणा क्षत्रिया वैश्या विशुद्धा साधकाः स्मृताः । स्ववर्णादानुपूर्व्येण स्युराचार्याः षडानन ॥

Similarly authoritie are almost in agreement on the point of disqualifying people of certain contries beginning with the letter 'Ka'. Fight such regions are identified and named as Kakārāṣṭka: These regions are mentioned as:

कर्णाटककलिङ्गाख्यकच्छकाश्मीरवासिनः । कोङ्कणाः करहाटाश्च काम्बोजाः कामरुपिणः । ककाराष्ट्रकसंज्ञास्ते देशाः देशिकवर्जिताः ।।

Some authorities state that priests belong to three classes, Uttama, Madhyama and Adhama depending upon the regions of their birth. In the first category the regions included are:

Kurukṣetra, Lāṭa, Ujjayinī, Pratiṣṭhāna, and Avantī. People of seven regions, viz., Gauḍa, Suhma. Taira, Māgadha, Kerala, Kosala and Daśārna belong to the second class. Priests of third category belong to the regions of Kalinga, Lambaka, Kāmboja, Karṇāṭaka, Mahārāṣtra, Kaccha and Neera. Over and above these three categories a class of bad priests are enumerated. They are those belonging to the regions of Kāncī, Kāśmīra, Saurāṣtra, Pāṇdya, Kāveri and Koṇkaṇa.

In dealing with this important issue regarding the choice of the priest, the author has quoted the views of many authorities like Mahendra, Vīra, Pratiṣthāsamuccaya, Yogaśivpaddhati, Vijaya, Manjarī, Svāyambhuva, Brahmasambhu, Somasambhu, Matanga, Ajitā, Sāntānika, Sarvajñānottara Mohaśurottara, Parā, Vatulottara, Pauṣkara, Bṛhatkālottara and Sivadharma. All these text prescribe a

a very high standard for the preceptor deailing the fields of knowledge in which proficiency is required.

(12) The worship of attendant deities like Navagrahas, Gaṇapati, Dvārapāla is essential in propitating the main deity Siva. Hence a knowledge of their forms and places in the shrine becomes a must. Each of these deities possesses particular forms, weapons, etc.

The worship of Navagrahas has its own ancilliaries. For worshipping Surya-the sun, two doorkeepers called Dvårapālas having a fierce form and weapons are to be propitiated. Two forms consorts of the sun god are called Prabhā and Sandhyā. The form of the god to be maditated upon is as follows.

सूर्याचायामथ तद्वारपालो दण्डी खड्गं विदधद् दक्षिणस्यः। खड्गी वामे कपिशः पिङ्गलाख्यो स्वताकल्पावपि तौ चण्डवेषौ ॥

Similarly the form of the other deities included in the concept of the Navagrhas are ennmerated. Thus we have the description of the of Candra (Moon), Bhumija (Mars) Śaśija (Mercury), Dhiṣṇa (Brhaspati) bhṛguja (Śukra) Manda (Saturn), Rāhu the dragon's head or the eighth planet and Ketu (the dragon's tail or the 9th planet). All these nine planets are concieved as youthful deities having a shining crown and ornaments. Their worship is essential for the well-being of the world.

In the temple Siva may be concieved as the main deity. He is attended by Ganpati and Sarasvati (Vāṇī). Nandīśa and Mahākāla are the two doorkeepers. Rivers like Gangā and Kalindī assume the form of beautiful ladies to attend on him. Vāstupuruṣa-the de mon of the land lies bending his face down and extending his hands and legs.

The Astamurti conception also is subjected to worship. The eight forms of Siva are the five elements-water, fire, air and ether, the sun and moon and the sacrificing priest. Each of these forms is described as possessing the form of a deity with all attending aspects.

Then the seven divine mothers attending on Siva are described as possessing individual forms. The seven mother deities to be installed and worshipped are: Brāhmī, Māheśvarī, Kaumārī,

Vaiṣṇavi, Aindrī and Cāmuṇḍā. Other objects to be worshipped include the forms of different weapons like Śūla, Gadā, Śakti; and Astras like Pasupata, and Khaḍga. Personification of different principles are also mentioned as describing propitiation.

(13) As a preliminary to the worship of Siva, the sun is to be worshipped along with other planets. This is to remove the obstacles in the propitiation of Siva. In this worship of the planets the usual rites are to be adopted.

The rituals for the worship of Siva are elaborated in this section. The idol or Linga is classified as Sthira immovable and Calamovable. These can be made using eight materials and hence there are eight types of temporary idols. Clay, sand, cake made of flour, butter, cowdung, fruit, painted picture and cooked rice form the medium for these varieties.

सामान्यान्यपि लिङ्गानि क्षणिकानि हि मृण्मयम् । सैकतं पिष्टजं चाथ नावनीतं च गोमयम् ॥ फलजं लिखितं चान्नमिति सामान्यमष्टधा ॥

Such idols need not be washed, anointed or erected. In such circumstances the ceremonial bathing is only conceptual and not actual. The god can be worshipped without the necessity of an idol. Ground may be converted into an altar for the worships.

The worship of the god concieved as having only one face is known as Ekāvaraņa, which is beneficial to all. The section concludes with the following remark:

इतीदमेकावरणं तु पूजनं सदाशिवस्योदितमिष्टसिद्धिदम् । निरूप्य नानाविधशैवसंहिताः शिवङ्करं शैवजनाप्रियङ्करम् ।।

(14) Worship of the god conceived as having five faces is called Pañcāvaraṇa. It is only natural that there will be more datails for the ritual. The items prescribed for Ekāvaraṇa worship like the propitiation of the sun etc., are common.

पूजां तु पञ्चावरणं प्रवक्ष्ये सपञ्चमन्त्रात्मनतोरभीष्टाम् । पञ्चाननस्येह सदाशिवस्याप्येकाननस्योदिततुल्यकल्पाम् ॥

The five Avaranas or aspects of the god are enumerated as follows:

सहाङ्गवकावरणं तदेकं विद्योश्वरैरावरणं द्वितीयम् । उमादिभिश्चावरणं तृतीयमिन्द्रादिभिर्मातृगणैश्चतुर्थम् ।। वज्रादिभिः प्रागुदितैर्दंशास्त्रैः स्यात् पञ्चमं त्वावरणं यथावत् ।।

The god possessing five faces has ten hands, three eyes, and white colour. The five hands on the right side hold respectively serpent, bell, pose of protection, goad, and noose. The five hands on the left bear trident, axe, sword, thunderbolt, and fire. He wears a sacred thread of serpent and a lion cloth made of the skin of a hyena. He is seated in a lotus and he possesses, the extraordinary beauty of a sixteen-year-old youth.

सपञ्चवक्त्रं कमले निषण्णं द्विपञ्चबाहुं स्फटिकावक्तम् । कपर्दबद्धेन्दुकलं त्रिनेत्रं सदाशिवं षोडशवर्षकल्पम् ॥ भुजङ्गघण्टाभयदाङ्कुशान् स्वैः पाशं भुजैदेक्षिणतो दधानम् । तथा त्रिशूलं परशुं च खड्गं वज्यं च विह्नं क्रमशोऽपरैश्च ॥ नागोपवीतं सुविभूषिताङ्गं निःशेषसौन्दर्यविशेषरम्यम् ॥

Ancilliary deities to be propitiated in this ritual include the seven divine mothers, Vīrabhadra, Gaṇapati, Skanda, the eight lords of the quarters, Pārvatī, Nandīśa, Mahākāla, etc.

(15) The section enumerates the proceedings of the daily sacrifice to be performed according to Saivagamas. Oblations are to be offered in sacrificial fire which possesses three kinds of tongues—Sāttvika, rājasa and tāmasa. The libations may be offered only after the fire is properly kindled.

स्निग्धः प्रदक्षिणावर्तः श्रुतिप्रच्छादितध्वनिः। नित्यमूध्वेगमोच्छिष्टान् संपिण्डितश्खः शुभः॥ अप्रदीप्ते न होतव्यं सधूमे नाप्यनिन्धने। प्रदीप्ते लेलिहानेऽग्नौ होतव्यं कर्मसिद्धये॥

The fire properly kindled for the Saiva sacrifice is to be conceived as Siva having fire faces and holding weapons in four hands. Of the seven tongues of the flame one each in the four faces and three in the central mouth may be conceived. For preliminary rites like Dīkṣā, the Sāttvika flames are to be kindled. In acts of sorcery the Tāmasa type and for beneficial acts the Rājasa flames are con-

sidered suitable. These three types consist of seven flames each as follows:

हिरण्या गगना रक्ता कृष्णाख्या त्वथ सुप्रभा।
बहुरूपातिरिक्ता च सात्विक्यं सप्त कीर्तिताः।।
काली कराली च विलोहिता च मनोजवा चैव तु धूम्रवर्णाः।
स्फुलिङ्गिनो विश्वरुचिश्च जिह्नास्तमोगुणाः सप्त भवन्ति वह्नेः।।
कराली धूमिनी श्वेता लोहिता भद्रलोहिता।
सुवर्णा पद्मरागा च जिह्नाः सप्तेति राजसाः।।

Only after performing this daily sacrifice that a householder should partake his food. Before doing this he shall give food to guests, servants, children, old man, people who are blind and others in poor circumstances.

(16) Meditation on Siva removes the sin and other blemishes of the human being. He becomes eligible for Siva-dikṣā. This is twofold; Sabījā—in which ritual and chanting of Mantras are required; and Nirbīja—without rituals and having the nature of knowledge. The first is intended for Tāntrikas well versed in Samayācāra, while the second is for the benefit of rulers, youngsters, old and sickly people. Priests are entitled to perform the first type since they have a right to perform rituals. Since the second type is in the form of knowledge any aspirant can perform it. It is said:

सबीजा समयोपेता समयाचारसंयुता।
पाशच्छेदादिसंक्युता विदुषामेव सा स्मृता।।
निर्बीजा तु पुनर्दीक्षा राज्ञां बालाबलास्विप।
अतिवृद्धानिरुग्णानां बालिशानां च शस्यते॥
साधकाचार्ययोनित्या किया नैमित्तिकादिषु।
स्वपरार्धाधिकारित्वात् सबीजैव विधीयते॥
सा च कियावती पूर्वा ज्ञानवत्यपरा स्मृता॥

There are subdivisions for these tmo types. The first one called Sabīja which has rituals consists of several verieties like Samayadīkīa, Nirvāṇadīkṣā, Sādhakadīkṣā etc. The second type which is Nirbija consists of four varieties like Cākṣusī, Sparṣadīkṣā, Vācikī and Mānasī. Each of these types is defined by the author pointing

out its specialities. The ingredients of the first type are summed up as follows:

नाडीसन्धानहोमः प्रथममथ भवेन्मन्त्रसन्तर्पणार्चा जात्युद्धारद्विजत्वैः प्रतिपदगमनात् शक्तिर्चतन्योगः । संस्काराद् रुद्धताप्तिस्तदनु निगदितं चोपवीतप्रदानं प्रायश्चित्तं प्रणामः समय इति भवेत् सामयी नाम दीक्षा ॥

(17) A sixfold path is enunciaied for the benefit of the priest along with its details. The six ways are called Tattva. Varṇa, Mantra, Bhuvana, Pāda and Kalā. There are thirtysix tattvas. Varṇas stand for Akṣaras; Mantras are eleven including Brahmā, Hṛdaya and Mūla; Bhuvana stands for two hundred and twentyfive places; Pādas are eightyone; and there are five Kalās such as Nivṛtti, Pratiṣṭhā, Vidyā, Śānti, and Śāntyatīta.

After giving details of some of these aspects the section is concluded with the following stanza.

एकत्राध्वा षड्विचैकादशस्युन्मन्त्रास्त्वेकं चाप्यशीति: पदानि । षट्त्रिशच्चाप्यत्र तत्वानि वर्णाः पञ्चाशत् स्युः पञ्चसख्याः कलाश्च ॥

Thus there are six paths, eleven Mantras, eightyone Pādas thirtysis tattvas, fifty Varņas and five Kalās in Śaivāgamas.

(18) Nirvāņadīkṣa is explained in this section. This ceremonial yow is defined as follows:

षड् यत्र शुध्यन्त्यध्वानः क्रियावाप्तिश्च पुष्कला।
तत् तु पाशशिखाच्छेदो योगः शिवपदे तथा।।
निर्वाणदीक्षा सा प्रोक्ता विशेषेणाधिकारिणाम्।।

This ceremony is prescribed for two classes of people. He who desires Mokşa or liberation should take this vow. Similarly it is also applicable to those who desire worldly prosperity.

The vow is to be taken after the usual daily rituals. There must be a oreceptor to guide the disciple in this. At the end of the ceremony of the first day both the preceptor and the disciple sleep for the night. The next morning the preceptor asks the disciple about the dream which he might have had during his sleep. Dreams are classified as forboding good or evil effects. They are of seven types as follows:

श्रुतो दृष्टोऽनुभूतश्च प्राधितः कथितस्तथा। एष्यश्च सूचकश्चेति स्वप्नः सप्तविधः स्मृतः॥

So depending on the nature of the dream the preceptor performs further rites to ward off evils and to acquire prosperity. After performing various rituals to the accompaniment of Mantras tne preceptor cuts the tuft of the disciple according to specification. The tuft of the disciple yearning for wordly prosperity may be cut leaving a length of about twelve inches, whereas in the case of the one desirous of liberation a length of about eight inches must be left after cutting. This is symbolic of the detatchment from the worldly life. After worshipping the god the following prayer shall be made by the priest:

विज्ञापयेद भो भगवन्नध्वशुद्धिस्त्वदाज्ञया। अस्यात्मनः कृता देव लूनपाशिखा यतः।। शिवत्वं च परं धाम यात्वयं त्वदनुग्रहात्। आज्ञामे दीयतामस्य शिवत्वगुणयोजने।।

Then Sivacaitanya may be imparted to the disciple according to specific rituals. The identity of the disciple with Siva is imagined and the six qualities pertaining to the god may be ascribed to him. These qualities are enumerated as : Sārvajña, Paritrpta Anādibuddha, Svatantra, Aluptaśakti and Anantaśakti. This disciple will be bathed in sanctified water. Now it is time to advise him regarding the eight conventions to be adhered to by the followers of Siva. These conventions are called Samayācāras. The main features of these conventions are: (1) One should not despise Siva, Saivagamas and the followers of that system including teachers and priests. (2) One should not tread on the shadows of Siva temples, idols of the God and cows bearing his marks. Also one should not share meals with outcastes who must be kept away. (3) Principles of of the Saiva tenets, Saivamantras and Tantras should not be caused to be copied or explained by heretics. (4) One should take one's food only after worshipping Siva once, twice or thrice a day. (5) Heretics, people of the lower caste and sinners should not be permitted to take the religious vow of the system. (6) One should offer cooked rice and flowers to sacrificial fire and give food and drinks to guests, beggars old men and others in poor circumstances. Libations of food may be given to parrots, cows and Candalas. (7)

On the eighth day in a lunar half month one should not cohabit with ladies, shave the hair and use oil for bath. Taking food in vessels of bell-metal, eating of fish and meat and drinking of liquor also are prohibited on that day. (8) On the eight and fourteenth day of the lunar half month and other auspicious days worship should be made at holy shrines. Food shall be taken only once in a day. Service should be rendered to holy men, travellers, Brahmins servants and those who seek protection.

These are the eight Samayas—or conventions to be scrupulously followed by devotees, for the attainment of the desired effects.

(19) Sādhakadīkṣā— the ceremonial vow to be taken by the priest of the sacrifice is an important ritual. It is defined as follows:

यस्यां तु पाशिवश्लेषान्निवृत्यादिषु शोध्यते। अणिमादिगुणावाप्तिर्योत्रश्चैवेश्वरे पदे।। अधिकारश्च तन्त्रादौ दीक्षा सा साधकाह्वया।।

The consecration of the Sādhaka—the priest is a ritual having many ancilliaries. Only the light disciple can be made a Sādhaka. Among the rites include the invoking of the eightfold prosperities like Aņimā, Mahimā etc.

हुत्वा चाष्टाहुतीः शिष्यं कुर्यादष्टगुणैर्युतम्। अणिमा महिमा चैव लिघमा प्राप्तिरेव च।। प्राकाम्यं च तथेशित्वं विशत्वं च ततः परम्। यत्र कामावसायित्विमत्यैश्वर्यं गुणाष्टकम्।।

Once he is proclaimed as a Sādhaka he becomes eligible for certain official insignias like a bracelet, upper garment or shawl, umbrella, chowries, slippers, books string of beads, golden vase, vehicles and other items prescribed for royalty. Naturally the preceptor who initiates the Sādhaka also becomes eligible for all these paraphernalia which give him social status.

ततः संयोजयेत् शिष्यमधिकारेण साधनैः।
कटकं चोत्तरीयं च च्छत्रं चामरपादुके॥
पुस्तकं चाक्षसूत्रं च भृङ्गारं यानवाहने।
अन्यच्च राजचिन्ह्नं यत् सर्वमहंति साधकः॥

Thus a disciple becomes a Sadhaka or priest to perform rituals. He

is eligible to consecrate kings, ordinary people and ladies desirous of getting worldly prosperity.

There is another ritual called Mahābhişeka for which an Ācārya or priest becomes eligible. Only an accomplished priest is concecrated by this special ritual.

अथाचार्योऽभिषेकार्हो वृत्तवान् शीलवान् शुचिः ।
प्रशस्तदेशजो विद्वान् प्रशस्तोदितलक्षणः ॥
सबीजदीक्षया सम्यग् दीक्षितो विजितेन्द्रियः ।
सम्यक् साधितमन्त्रश्च निग्रहानुग्रहक्षम ॥

The priest who intends to perform the Mahābhiṣeka—the great consecration should set out for a pilgrimage. Then he should lead the life of a hermit for sometime on the banks of a holy river or in a forest. On his return he should begin the preliminary vows. A special Manḍapa is to be erected and decorated as the venue of the rite. Conches, potfuls of sacred water, jewels, incenses, flowers, medicinal herbs, clothes etc., are to be arranged in the hall in their allotted places. The conches consist of sixteen varieties each known under a different name. There are eight pots similarly named. Jewels belong to ten classes. Seeds are of seven kinds.

The priest is ceremonially taken to the hall to the accompaniment of music and beating of drums. He is to be taken inside the hall near the idol of Siva. The following is the form of the prayer to be made.

त्वत्प्रसादेन भगवन् एष प्राप्तस्त्वदाज्ञया । महाभिषेकमाचार्यो भवत्वद्यप्रभृत्ययम् ॥ इति विज्ञाप्य देवेशं शिवेनोक्तस्तथास्त्विति । विसृज्य देवमर्गिन चकलशान् शङ्खतोरणान् ॥

After the coronation it is his duty to perform his duties which include initiation of others to his fold, explanation of the Āgama texts, installation of the idols of gods, performance of sacrifices and chanting of Mantras.

Those who could not afford to perform the Mahābhiṣeka ceremony could conduct a ceremany which is less expensive. This vow is called Cīrṇācāryāvrata.

(20) This section deals with expiatory ceremonies. It is possible that many omissions and commissions can occur in the course of an elaborate ritual. This would result in the loss of virtues. Atonement becomes necessary.

अथ प्रमादस्खलितविस्मृतिच्युतजन्मनाम् । दोषणां प्रशमायात्र प्रायश्चित्तं निगद्यते ॥

Many instances where atonement is needed are given and the rites for the same are enumerated. It is stressed that one should try to avoid mistakes rather than committing the same and then doing expiatory rites.

प्रायश्चित्तं त्वेवमुक्तं तु येषां दोषाणां तच्छुद्धये तान् प्रयत्नात् । बुद्ध्या बुद्ध्वा वर्जयेदेव विद्वान् पङ्कास्पर्शः क्षालनाद् यद् वरिष्ठः ॥

Some of the situations in which expiation becomes necessary may be noted as follows. The idol may slip from the hand or pedastal; it may be lost or burnt. Things which are classed under the group Nirmālya may be avoided. These belong to six kinds as follows:

निर्माल्यभेदाः कथ्यन्ते षड्विधास्तेऽपि तद् यथा। देवद्रव्यं च देवस्वं नैवेद्यं च नवेदितम्॥ चण्डद्रव्यं च निर्माल्यं तेषां लक्षणमुच्यते॥

Clothes, ornament and incenses are Devadravyas. Village temples, cows bolonging to them etc, are classed as Devaswam. Rice and other things cooked for the god is called Naivedya. That which is already offered to the god is Nivedita. Candadravya is that which is thrown out from the temple precinets. These should not be touched or used in doing a ritual. Polution from different sources like the touch of an outcaste etc. necessitates expiation. This kind of atonement can be by way of chanting Mantras over a stipulated period or a stipulated number of times, fasting, bathing performing minor rites and so on.

(21) Pavitrāropaņa, the investing of the image with the sacred thread every year is a must for the proper fulfilment of the worship. This is needed to prevent obstacles in the proper performance of the rituals. If one fails to do this investiture ceremony one has to

make atonement. The word Pavitra is used in the sense of sanctifying the objects. It is prescribed as follows:

सर्वपूजाविधिष्ठिद्रच्युतस्खलितपूर्तिदम् ।
पिवत्रारोपणं कुर्यात् प्रतिसंवत्सरं बुधः ॥
उपेक्षयाथवाज्ञानात् यो न कुर्यात् पिवत्रकम् ।
स सिद्धिश्रं शमाप्नोति विष्नैश्च परिभूयते ॥
पूजाजपाग्निकार्यादेश्च्युतस्खलितदोषतः ।
यत् कृतं पावयत्येनं तस्मादुक्तं पिवत्रकम् ॥

It is of two kinds; Nityapavitra—the one that is put on the idol every day. It may be made of flowers of Kuśa grass. The other is called Gandhapavitra made of threads and used in Naimittika rites. In Kṛtayuga, this was made using gold, silver or copper. But in the age of Kali it should be made of cotton threads. In the absence of threads Kuśa or Muñja grass may be made use of. The length can be four, eight or twelve Aṅgulas (an aṅgula approximately equals an inch). The number of threads in a Pavitra may vary from twenty-eight as the maximum, adding ten each to the types. The benefits of Pavitrāropaṇa is summed up as absolute liberation.

(22) The worship of the spring season personified as a deity is important. Vasanta, the spring is regarded as a companion of Kāmadeva The worship is considered to be pleasing to Siva. The main feature of this vernal festival is the worship of a creeper called Damana. The reason for the propitiation is narrated by the author.

Once Siva was engaged in a penance in the Hlmalaya mountain. He was attended by his retinues and sages. At that time the gods tormented by the wicked demon Tāraka approached Brahmā who asked them to unite Pārvatī with Siva. He convinced them that only an offspring of Pārvatī and Siva could put an end to their sufferings. Instructed by Indra and other gods Kāma went to the hermitage along with his companion Vasanta. The trees and creepers put forth flowers to help Kāma in his efforts of breaking the concentration of Siva and to attract him towards Pārvatī. Whe Kāma succeeded in his efforts, Siva found out the reason for the unsteadiness of his mind. Fire blazed forth from his third eye which became Bhairava and Kāma was reduced to ash. Seeing

Bhairava, gods, demons and others became afraid. Siva was pleased with him and called him by the name Damana since he could subdue everybody. Then Pārvatī who came there along with other celestials saw the pitiable condition of Ratī, the consort of Kāma and took pity on her. Seeing Kāma reduced to ash the cursed that Damana become a creeper of the earth for long. Siva who regained his mental composure in the company of Pārvatī took pity on Damana and gave some boons. He blessed the creeper saying that those who offer the leaves of the creeper to him in a sacrifice in spring time as part of the propitiation of Vasanta and Manmatha would fulfill their desires. Further the same type of worship offered to Hari, Brahma and other gods will procure similar prosperity. Those who refuse to perform this worship would be transgressing the rules of the Saiva system. Thus Siva prescribed rules for the worship of Damana to be performed in the vernal season.

वसन्तकाले सवसन्तमन्मथं यजन्ति येऽद्यप्रभृतीह मां जनाः । त्वदङ्गभूतैर्दमनच्छदादिभिर्भजन्तु कामानभिवाञ्छितांश्च ते ॥ त्वयाचितेनाङ्ग, सहोमया मया वरं द्वितीयं तव दीयते पुनः । तथा हरिर्श्वह्ममुखाश्च देवतास्त्वयाचिता सन्त्वभिवाञ्छितप्रदाः ॥ न कुर्वते येऽपि च पर्व दामनं नरा वसन्ते मम शासनातिगाः । तदर्चनापुण्यफलं वसन्तजं गृहाण सर्वं मदनुप्रहापितम् ॥ इत्थं वृषाङ्को दमनाय दत्वा वरं ततोऽस्मिन् विदधे विधानम् । स्वच्छन्दतन्त्रे तदपि प्रसिद्धं ततस्तु शैवैरपरैश्च दृष्टम् ॥

This Tantric ceremony is originally prescribed in the treatise called Svacchandabhairava, but it has been handed down by other works as well. In dealing with the story of the destruction of Kāma by the fire emanating from the third eye of Siva, our author has closely followd and even influenced by the Kumārasambhava of Kālidāsa. He has followed expressions from Kālidāsa in epitomising the episode. This portion forms a fine specimen of poetry of the highest class.

The ritual is to be performed in the months of spring. The venue is the garden of Damanaka creepeers and abounding in the Aśoka trees. As a preliminary rite the Aśoka tree also deserves worship.

Two potfuls of sanctified water is to be placed under the Aśoka. The pot to the right is the seat of Vasanta and the one on left is for Kāma. Vasanta is to be conceived as a youth having golden colour, flanked on his right by consort Padmāvatī and on the left by Kusumāvatī. Nine deities represent his Śakti or prowess. They are Ahlādinī. Gandhavatī, Surabhī, Mālinī, Madirā, Madayantī, Ramā, Puṣpavatī and Vasantī. The following stanzas give the prayer and the names of the Śaktis.

वसन्ताय नमस्तुभ्यं वृक्षगुल्मलताप्रियं।
सहस्रमुखसंवाह कामबन्धो नमोऽस्तु ते॥
आह्नादिनीं गन्धवतीं सुरभीं चैव मालिनीम्।
मिदरां मदयन्तीं च रमां पुष्पवतीं तथा।।
वासन्तीं चापि नवमीं स्वनाम्नाभ्यर्चयेत् कमात्।
सर्वा सुवेषाभरणा लिताङ्गयः स्मिताननाः।।

Now it is time to worship the Damanaka creeper located in the garden. The form of Bhairava is to be meditated upon for this. Kāma, the god of love in the form of a youth is to be worshipped. He holds the arrows of flower on his left lap his consort Ratī is placed. His form is descrided as follows:

रक्तं रक्ताम्बरधरं युवानं मृष्टकुण्डलम् । हारकेयूरकटकमौलिककुण्डलनूपुरैः ॥ अन्यैश्च दिव्याभरणैर्माल्यैर्गन्धैश्च भूषितम् । पुष्पचापशराश्चाथ दधतं पाश्चमङ्कुशम् ॥ वामाङ्कारोपितर्रातं युवतीगणमध्यगम् । रुपलावण्यसौन्दर्यसौकुमार्यविभूषितम् ॥

The main Śaktis of Kāma are also to be conceived properly. They are enumerated as:

सौभाग्यां ह्लादिनीं हर्षां धृति प्रीति तथोन्मदाम् । सङ्गमा चैव निर्वाणां नवमीं मध्यगां २तिम् ॥

On the next day after the daily routine Damana creepers are to be collected for the evening rite. The creepers are to be put in a vessel. The vessels, t at of Damanaka, Kama and Vasanta are to be mounted on an elephant to be taken out as a procession along the streets of the city to the accompaniment of music, dance, beating of drums, porasols and chowries.

गत्वा दमनकारामं गृह्णीयाद् दमनं बहु।
समूलं किञ्चिद्द्धृत्य पात्रेष्वाधाय ्चाखिलम् ॥
वसन्तस्मरकुम्भौ चाप्यविसर्जितदेवतौ।
उत्थाप्यारोपयेच्चैव गजयानादिकेऽखिलम् ॥
सनृत्तगीतवादित्रमङ्गलछत्रचामरम् ।
अलङ्कृत्य पथा यायात् पुरग्रामालयादिकम् ॥

After procession the vessels are placed near the idol of Siva for the final rite. Oblations are offered to the diety with Mantras and prayers. Gifts are distributed among priests. The following stanza sums up the rite.

इत्थं वसन्तविहितम् सवसन्तयागं प्रोक्तं तदन्तिमह दामनकं हि पर्व।

यद्वद् वसन्ततिलकं सुमनोभिरामं

तद्वन्मनोभिलिषतान् फलतोह कामान्।।

(23) The selection of the land for performing sacrifices, constructing temples and installing idols have to be carefully made on certain considerations. The quality of the land is often based on the particular caste of people living there. Hence a knowledge of the different types of land becomes necessary in Tantric rites. The land is generally classified into Sāmānya and Sankīrņa. The first is fertile and inhabited by men and animals whereas the latter is unfit for living and cultivation.

Sāmānya, the generally fertile land is divided into four types, Pūrņa Supadma, Bhadra and Dhūmra. Fach of these possesses certain characteristics. These consists in the availability of water, trees and shrubs that are generally found and the height from the sea level. It is in such places that people of the four castes live. While the first three are fit the last one, viz, Dhūmra is unfit for constructing temples and performing rituals. Sankīrņa type of land is not resorted to by the people of the four castes since there will be floods and typhoons often disturbing the normal life. The land is again classified from a different point of view and it is divided into four types and named after the four castes. Acidity, colour, smell level and other factors are taken into account in this classification.

There are other methods also to find out the suitability of the land. A torch lit to the accompaniment of Mantras may suggest suitability of the location by its flourish. The section is concluded underlying the importance of the land in rituals.

एवं विचार्य रहितां कथितैश्च दोषैः शस्नैर्गुणैश्च सहितां धरणीं सुरम्याम् । तस्यामभीष्टफलसिद्धिकरं विदध्याद् यागं शिवस्य भवनं यथोक्तमार्गात् ॥

(24) As a preliminary to architectural designs the author introduces certain measurements. He mentions some artifices to find out the time, direction etc. This is known as Śańkucchāyā—meaning the shadow of a gnomon. Śańkau stands for the pin of a dial whose shadow points to the hour. It is an upright rod for taking the sun's altitude by its shadow. It is to be placed on a level ground. The level is ascertained by splashing water over the area. Methods to find out the directions are detailed by the author. the measurement like Aṅguia—a finger's breadth, Vitasti—a space of twelve aṅgulas etc, are noted. Aṅgula is a measure equal to eight barley corns. Some measurements are enumerated as follows:

परमाणुरजोरोमलिक्षायूकायवाष्टकैः ।

क्रमान्माङ्गुलं ज्ञेयं वितस्ति, वितस्तिद्विद्यशाङ्गुला ।।

मानाङ्गुलद्वादशकं वितस्तिवितस्तियुग्मं खलु किष्कुसंज्ञम् ।

हस्तो भवेद् हस्तचतुष्टयं स्याद् धनुश्च दण्डोऽपि स एव नाम्ना ॥

६ण्डपञ्चाशतायामो गब्यूत्यर्धं निगद्यते ।

द्विगुणं तन्तु गब्यूतिस्तद्द्वयं कोश उच्यते ॥

योजनं तु चतुष्कोशं द्विष्कोशं चार्धयोजनम् ॥

These measurement are to be adopted according to the needs of architectural patterns. The following passages show that measurements to be adopted when and where.

दण्डेन तु ग्रामनिवेशनाद्यं पुराणिखेटं निगमं च कुर्यात् ।
हस्तेन वेश्मादिषु मानमुक्तं स्वल्पेन चैवाङ्गुलकैर्यवैर्वा ।।
देवालयगृहादीनि कुर्यान्मन्त्राङ्गुलेन हि ॥

The author has mentioned Āryabhaṭa and Maya as authorities on the subject. It is from their treatises that he has borrowed the ideas on the subject. The simple method measuring the time of the day based on the shadow of a man, a method widely used in Kerala, is also noted by our author.

(25) In measuring lands the space covered by a foot is often taken as a unit. Thus Pāda—technically denotes an area of square foot. From then onwards it is multipled to make other technical terms to denote measured areas. It is said:

प्रान्तसूत्रचतुष्कान्तरेकं स्यात् सकलं पदम् । प्राच्योदीच्यैकसूत्रादिवृद्धया तत् स्यात् चतुष्पदम् ।। एवं प्रागुत्तरपदपिङ्कतवृद्धि ऋमान्नयेत् ।।

The author has given the technical terms for ten measurements before proceeding to define them.

अथातः पदिवन्यासः कथ्यते वास्तुसिद्धये। सकलं पेचकं पीठं महापीठोपपीठके।। उग्रपीठं स्थाण्डिलं च मण्डूकं परशायिकम्। आसनं चेति दशक्षा ग्रामादिन्यासचण्डितम्।।

As already noted Sakala stands for a square foot of land. The other measurements are as follows. Pecaka=four square feet; Pīṭha=nine square feet; Maḥāpīṭha=sixteen square feet; Upapīṭha=Twenty five square feet; Ugrapīṭha=Thirtysix square feet; Sthaṇ-dila=fortynine square feet; Maṇḍūka=Sixty four square feet Paraśāyika=Eightyone square feet and Āsana=Hundred square feet. Over and above these, measurements like Māṣa, Vartanaka, Vāṭi and Kuḍuba also are given indicating their size.

The measurements of villages, forts settlements, cities etc., are enumerated by the author. Fourteen categories are mentioned in this connection.

प्राकारान्तरथावाससीमामानिमहोच्यते ।
ग्रामश्च खेटकाश्चाथ खर्वटं दुगेमेव च ।।
नगरं राजधानी च पत्तनं द्रोणिकामुखम् ।
श्वितरं स्कन्धवारश्च स्थानीयं च विडम्बकम् ।।
निगमश्चाथ निर्दिष्टः स्यात् छायानगरं ततः ।
एषां चतुर्देशानां च लक्षणं पृथगुच्यते ॥

These technical terms represent places like village, small town, town protected by walls, fortified town, city, capital of the ruler, large

commercial port, market frequented by traders, military cantonment, military camp at a strategic place, fortress covering a number of villages, market in a populous area, market of artisans and an industrial town. The measurement and features of all these fourteen are provided by the author. Sometimes sub-varieties of these are given. Thus there are seven types of fortification as follows:

> दुर्गं नु पार्वतं वन्यमीदकम् चौरिणं तथा। दैविकं धान्वनं चैव कृतकं चेति सप्तधा।।

Villages can be arranged in eight different ways. In between there should be many pathways or streets of different sizes. Some of these lanes are known by technical names. The following lines enumerate the types of arrangement.

दण्डकः स्वस्तिकश्चैव प्रस्तरश्च प्रकीणंकः । नन्द्यावर्तः परागश्च पद्माख्याः श्रीप्रतिष्ठितः ।। ग्रामादीनां तु सामान्याद् विन्यासास्त्वेवमष्टिधा । ग्रामपर्यन्तवीथिस्तुख्याता मङ्गलवीथिका ।। नगरे जनवीथी स्यात् रथ्याख्या खेटकादिषु ॥

There are specifications regarding the locations of Hindu temples, Jaina shrines, and Buddhist monasteries. People of the various castes and avocations are to be settled in selected spots. In this connection the following items and classes of people are mentioned. Courtesans, merchants, bazaars, barbers, artisans, burial ground, armoury, treasury, sports pavillion, dancing hall, elephant's pen, stables, halls, kitchens, tanks, wells, cowpen, oil merchants, etc., The section comes to an end with the following observation:

इत्थं ग्रामपुरादिमानमधिलं प्रोक्तं तथा लक्षणम् ब्रह्मागस्त्यपुरन्दरैपि यथा त्वष्ट्रा मयेनोदितम् । यद् विज्ञाय निवेशितेषु विधिना धामस्वशेषामरैः सम्पूज्यो मुनिभिस्तयैव मनुजैदेवो मृडानीपितः ॥

(26) Idols are to be installed in Prāsādas or temples. For that construction of the temple is necessary. Temples may be built only on good locality, fertile land and at an auspicious time. A seed grows only in a fertile place. Ploughing the land, watering the shrubs etc, are needed for yielding fruits. This is true in the case

of temples also. An idol installed in an auspicious shrine at the proper time becomes worthy enough for the god to bestow his presence.

अथ लिङ्गप्रतिष्ठायै प्रसादकरणं प्रति ।
कर्षणादिकियाचकं ज्ञेयं तिल्लख्यतेऽधुना ।।
गुणवद्देशकालाप्तिरवेक्ष्यास्मिन् विशेषतः ।
सुक्षेत्रे चोदिते काले बीजमुप्तं हि रोहति ।।
जलसेकादिभिः कृत्यैरभीष्टफलदं चतत् ।
कर्षणादिकियासिद्धे प्रासादे लक्षणान्विते ।।
विशिष्टदेशे काले च विधिनैव प्रतिष्ठिते ।
लङ्गे करोति सान्निध्यं शिवः कर्तु एच भूतये ।।

In order to find out the suitability of the land for building temples, the area is to be ploughed to sow the seeds. This must be done in astrologically favourable time. For this knowledge of good and bad times becomes necessary. The author has given details regarding these aspects.

Once the land is ear-marked for a temple, the Yajamāna—the patorn should find out a suitable priest to perform the installation ceremony etc. He has to choose the right per on. This main priest is to be worshipped by eight Brahmin priests proficient in Tantric rites. These eight priests are conceived to be the eight forms of Siva known as Aṣṭamūrti with the following aspects:

एवं क्ष्माग्न्यात्मसूर्याम्बुवाय्विन्दुण्योमसंज्ञिताः ।
मूर्तयोऽष्टौ शिवस्योक्ता जगद्यन्त्रप्तवित्ताः ।।
शर्वोरुद्रः पशुपतिरीशानश्च तथा भवः ।
उग्रश्चैव महादेवो भीमश्चेत्यष्टमूर्तिपाः ।।
एवं क्षित्यादिश्ववीदिमूर्तीश्वरात्मकान् ।
अभ्यर्च्य ब्राह्मणानष्टौ गन्धपुष्पाम्बरादिभिः ।।

Now the patron should worship the high-priest and other Brahmins requesting the former to be the priest for installing the idol of Siva He is to seek the co-operation of others in this ceremony.

आचार्यं च विशेषेण संपूज्याभिप्रणम्य च।
ततस्तु वरयेदेतान् यजमानः प्रसन्नधीः ॥
शिवलिङ्गप्रतिष्ठार्थमाचार्यं त्वामहं वृणे।
एभिमूर्तिधरैः सार्धं प्रसादं कुरु मे विभो॥

The next item is ploughing the land or site for the temple. Before doing this a ritual is to be performed to clear the land of the evil spirits. A square shaped structure with four pillars is to be erected and in that a sacrifice is to be performed using Mantras. After this the ploughing ceremony is conducted. The high priest should touch the plough inaugurating the tilling activity. Others bathed and properly dressed are to plough the land. Seven types of seeds are sown during the ceremony. After the seeds are grown into plants they are to be grazed by cows.

The next procedure is clearing the earth upto the end of the proposed temple campus. The area is to be set out fixing the centre first and then finding out the different directions. For marking the area, stakes are to be fixed firmly driving them into the ground using an iron hammer. These stakes are to be connected by threads of cotton tied to them to demarcate the area. If there are any thorn-like bushes on the ground they are to be removed.

Now it is time for Vāstupūja. By Vastu, a demon whose body is ground itself is indicated. The rite is intended to please him by offering oblations. The author has given the story of Vāstupuruşa as follows:

Of yore in the fight between demons and gods the former could not defeat the latter owing to the prowess of Visnu. The son of Bhrgu, the preceptor of demons became angry and conducted a sacrifice in which he offered as oblation of a goat. During the ritual the drops of sweat form the body of the preceptor happened to fall on the goat and it transformed into the fierces form of a demon with the face of a goat. He appeared from the sacrificial fire and asked the preceptor as to what to do. The preceptor asked him to vanquish the gods. The demon drove away the gods who approached Siva for protection. Siva asked the fire emanating from his third eye to destory the demon who took to heels to save his life. The fire then pursued the preceptor who reduced his form into a tiny one and entered the body of Siva through the ear of the god seeking protection. Siva then let out the preceptor in the form of semen and hence he came to be known as Sukra. The preceptor of the demons asked the demon with the face of a goat to submit himself to the god. Siva gave him some boons as a result of which

he became Vāstupuruşa lying with his face turned downward and limbs extended to regions. He became the target of worship since gods of different nature began to occupy his limbs as ordained by Siva

(27) Vāstupūja is an important ritual to be performed at the site of the temple. As already noted Vāstupuruṣa is supposed to lie on the ground with his face down and on his limbs dwell a number of deities who are to be propitiated. For this two types of square-plans are conceived; one having 64 squares and other consisting of 81 squares. Each of these squares belong to a deity. The one having 64 squares is known as Maṇḍūka while that which consists of 81 squares is called Paramaśāyika.

उद्दिष्टदेशे नवगोमयाभ्भसेकोपलिप्ते चतुरश्रमादौ ।
कृत्वाष्टधा तद्विभजेदथैवमुक्तं चतुःषष्टिपदं तु तत् स्यात् ।।
तस्मिन् विभक्ते नवधातु सूत्राण्यास्फाल्य शालीयकपिष्टमिष्टम् ।
एकोत्तराशीतिपदं तदुक्तं देवालयानामपि भूमिपानाम् ।।

The mode making these square is suggested here. Divide a square by eight bothways and one gets 64 squares. If it is divided by nine bothways then one gets 81 squares. This second type is especially reserved for temples and for the palaces of kings.

Vāstupurusa occupies these squares lying corner to corner and spreading his limbs so as to touch the different squares. The following stanzas describe his pose as well as the deities accupying the different limbs.

ईशानस्य शिरो निवेशितम भूद् वास्तोष्पतेमिक्ते

वह्नौ चापि करद्वयं पदयुगं नक्तञ्चरे स्थापितम् ।

पर्जन्यो नयनेऽदितिश्च वदनेऽस्यापापवत्सौ गले

कर्णे चापि दितिर्जयन्तसिहताविन्द्वार्गलावंसयोः ।।

सूर्यश्चापि निशाकरश्च भुजयोर्भल्लाटसत्यादिभिः

सावित्रश्च तथैव स्द्रसिहतस्तत्पाश्वयोः संस्थितौ ।

नाभौ स्याच्चतुराननोऽस्य कुचयोर्भू भृन्मरीचिस्तथा

मित्रश्चापि विवस्वता तदुदरे गुद्धोन्द्रकश्चापरः ।।

ऊर्वोरस्य तु जङ्घयोश्च निहिता गन्धर्वपूर्वास्त्रयो

दौवारः सुगलस्तथैव वहणः शिष्टास्तु पाश्वेस्थिताः ।।

In a plot divided into 81 squares a total of 45 deities are to be worshipped. Fach of these deities is to be given particular type of offerings and oblations. The worship is necessary for the proper conduct of the ceremony.

Istakānyāsa—the installation of the bricks is performed as a part of the main foundation rite of the temple. For this the land is to be dug deep and the soil removed. The pit should have the measurement of a normal human being standing with raised hands. Till rock or water is found the digging should be continued to assure the firmness of the foundation.

ततः प्रासादसीमान्तं स्थलं यत् तदशेषतः । उद्बाहुनरमात्रं तु खात्वोद्घृत्य त्यजेन्मृदम् ।। जलान्तं शर्करान्तं वा खानयेदिति केचन ।

For laying the foundation five or nine baked bricks of given size and shape are to be used. The quality of the bricks is to be carefully examined. They should be properly baked, unbroken and having red colour.

Garbhagrha—the covered and enclosed chamber is the most important part of the temple structure. It is the sanctuary where the image of the deity is to be installed. For this the portion of the ground is to be fixed and purificatory rites to be performed placing jewels and other sacred things. The deity to be worshipped in this ritual is the mother Earth. After these rites architects may be entrusted with the construction of the temple. These rituals are applicable to palaces of kings and residences of Brahmins and other castes.

(28) The description and enumeration of the residences of gods and men are attempted by the author based on the authority of Pitāmaha and Maya the celestial architect. Two terms, Prāsāda and Vimāna are used by the author to denote these structures. He has also given the derivation of ihe words in his own way. Prāsādas please by their beauty the minds of gods and men. Vimānas are called so since they are constructed according to different specifications and measurements.

अथात्र लिख्यते लक्ष्म प्रासादानां समासतः । देवादीनां नाराणां च येषु रम्यजयाचिरम् ॥

# मनांसि च प्रसीदन्ति प्रासादास्तेन कीर्तिताः । नानामानिवधानत्वाद् विमानं शास्त्रतः कृतम् ॥

Our author frequently uses the term Vimāna which usually stands for Dravidian type of temple as against Prāsāda denoting Nāgara type of shrines. The structures are divided into two classes—those for the gods and those for men.

He classifies these edifices as follows:

| 1. | Temples for Śiva, Brahmā and Viṣṇu | =20 |
|----|------------------------------------|-----|
| 2. | Temples for other gods             | =32 |
| 3. | Residences of Brahmins             | =12 |
| 4. | Residences of kings and rulers     | =24 |
| 5. | Residences for Vaisyas and Sūdras  | = 8 |
|    | Total                              | =96 |

Fach of them is known by a separate name and possesses distinguishing characteristics. Often the difference between one type and the other will be small. The enumeration is based on earlier authorities.

पितामहेनमुनिभिर्मयेन च यथा पुरा ।

मुख्यादीनि विमानानि कथितान्यनुपूर्वशः ।।

यानि तान्यत्र कथ्यन्ते देवादीनां समासतः ।

तत्रेशब्रह्मविष्णूनां मुख्यानां मुख्यविशतिः ।।

जातीतराणि द्वात्रिशत् सार्वदेवानि तान्यपि ।

अथ जातिविमानानां द्वादशैव द्विजन्मनाम् ।।

राज्ञां संकृतिसंख्यानि तथाष्ठौ वैश्यशूद्वयोः ।।

Temples of the trinity, viz., Siva, Brahmā and Viṣṇu are enumerated as twenty. They are designated as Mukhya or pre-eminent. The names of these twenty temples are given as follows:

Nalinaka, Pralīnaka, Svastika, Caturmukha, Sarvatobhadra. Hastipṛṣṭha, Samujjyala, Śrīchanda, Vṛttabhadra, Śrīkānta, Śrīpratiṣṭhita, Śivabhadra, Sivacchanda, Aṣṭāṅga, Padmākṛti, Viṣṇucchanda, Saubhadra, Kailāsacchanda, Rndracchanda and Lalitabhadra.

A second category of thirty two shrines for gods other than the trinity are enumerated. They are called Jātītara—since they do not refer to the residences meant for the people belonging to different castes. These are named as follows:

Meruvimāna, Mandara, Kailāsa, Kumbhavimāna, Jayānga, Viśālānga, Vimalākṛti, Hamsacchanda, Vṛṣacchanda, Garuḍacchanda, Padmānga, Padmabhadra, Kailāskānta, Rudrakānta, Yogabhadra, Bhogicchanda, Sudarśana, Skandakānta, Vindhyacchanda, Merukūṭa, Citrakūṭa, Srīmaṇḍana, Saumukhya, Jayamangala, Nīlaparvata, Niṣadha, Mangala, Vijaya, Lalitakānta, Srīkara, Srīviśāla, and Mahendra.

The residences for men are called Jātivimāna. There are twelve types of residences designed for the Brahmin community with following names: Somacchanda, Nāgacchanda, Kudyāvarta, Dvikūṭaka, Srīvardhana, Padmagṛha, Prekṣāgṛha, Kratuvardhana, Vṛttagṛha. Bhānukānta, Atyantkānta and Chandrakānta.

There are twenty four types of palaces prescribed for the Kṣatriya community. These belong to the category of Jātivimānas. They are: Catussphuṭa, Mantrapūta, Āvantya, Māhiṣa, Tantrī-kānta, Vijayaṅga, Viśālabhadra, Gaṇikāviśāla, Karṇabhadraka, Karṇaśāla, Padmavasantaka, Indrakānta, Yogakānta, Sarvalalita, Pratyantakānta, Viśāla, Utpalapatṛa, Mahārājacchanda, M līgṛha, Nandīviśāla, Pṛthivījaya, Sarvāṅgasundara, Cchāyāgṛha and Rativardhana.

Eight types of houses are prescribed for Vaisya and Sūdra communities. Trey too come under the category of Jātivimānas. They are: Visālālaya, Catuspādika, Turangavadana, Gaņikāpiņḍika, Śyenacchanda, Kukkuṭapucchaka, Utpala and Mundaprāsāda.

After enumerating these ninetysix types of structures for gods and men, the author gives the details of the first twenty varieties idtended for the trinity For a proper comprehension of the description some basic concepts of temple architecture may be understood. The Hindu temple is not just a congregational structure. It is the house of the spirit. Temple is the residence of God. The God is conceived as the spirit immanent in the universe

and the temple is His abode. Our author has expounded the same truth in the following lines: (III.XII.16).

प्रासादं यिच्छवशक्त्यात्मकं तच्छक्त्यन्तैः स्याद् वसुधाद्यैस्त तत्वैः । शैवी मूर्तिः खलु देवालयाख्येत्यस्माद् ध्येया प्रथमं चाभिपूज्या ।।

The God and the temple correspond to the soul and human body. The temple building ceremonials and rituals are similar to the Jātaka—saṃskāras. It is based on this fundamental conception that in temple architecture the various parts of a temple are designated by names which correspond to the names of the various parts of the human body. Terms like Pāda, Caraṇa, Kaṭi, Gala, Grīvā, Kaṇṭha, Mastaka, Mukha, Karṇa, Nāsikā, etc., are instances.

The three most important structural limbs of the temple are to be understood. The first is the base known by different names like Adhişthâna, Masūraka, Ādyaṅga, Kuttima, Vāstvādhāra etc. The second is the Garbhagṛha—the covered and anclosed chamber in which the idol is installed. The third is the superstructure.

In this chapter the first twenty types of temples are closely described using technical terms mentioned above. The section comes to an end with the following stanza.

इत्थं समासान्निलन।दिकानि प्रोक्तान्यलङ्कारयुतानि तानि । शम्भोविमानान्युचितानि मुख्यान्यम्भोजगर्भस्य हरेश्चतानि ।।

(29) The chapter deals with two categories of structures technically called Jātītara and Jātīvimanas. The first consists of thirty two structures beginning with Meru.

अथ जातीतराख्यानां विमानानां निगद्यते । लक्षणं मेरुपूर्वाणां तत्तन्निष्पत्तिसिद्धिदम् ॥ इत्थं द्वात्रिशदुक्तानि सामान्यानि विशेषतः । जातीतराणि सर्वेषां विमानानि दिवौकसाम् ॥

These thirty two structures along with the twenty enumerated earlier belong to gods. Now the second category called Jātivimānas pertaining to the members of the different caste is enumerated. Herein the details of twelve Brāhmaṇa-Vimānas, twentyfour Kṣatriya-Vimānas and eight Vimānas for Vaiśya and Sūdra

communities are described. The components of the different structures are noted by the author in describing the types.

(30) This section is devoted to several types of structures for human beings. These can be divided into three classes, Uttama, Madhyama and Adhama depending on the height of each storey. For the first variety the height between the storeys will be considerable. Multi-storeyed buildings start from three floors to twelve at the maximum. Buildings with lesser floors are enumerated as Kṣudra-Vimānas whereas the ones with several floors belong to the categories of Jāti-Vimāna, Cchanda-Vimāna, Vikalpa-Vimāna and Ābhāsa-Vimāna. The maximum height of a building is calculated as a hundred Hastas. If more height is planned then there is the possibility of damage due to cyclonic storms.

विमानाच्छतहस्तोच्चादधिकं न कलौ स्मृतम् । महावातादिपीडाभिः पीडचते यद्यतोऽधिकम् ।।

Multi-storey is prescribed for the trinity as well as an emperor. Eleven floors are prescribed for the sun and moon and nine for Mahārājas. For Gandharvas, Siddhas and Vidyādharas eight floors can be constructed. Brahmins and ordinary kings deserve up to seven storey: A regional ruler is eligible for a six storeyed structure while vassals and princess and lord of city deserve four floors in their residence. For Vaisyas. Sūdras, and comanders of the army three floors are prescribed. One and two storeyed buildings are for common people depending in their affluence.

Structures have two parts, the main and the subsidiary. Base, pillar, wall, etc., belong to the first category while beams, stairs, doors, rafters, windows etc., form the second category. These are technically called Kāya and Anukāya. These are listed as follows:

कायश्चाप्यनुकायश्च प्रासादाङ्गं द्विधास्मृतम् । अधिष्ठानं तथा स्तम्भो भित्तिः कुम्भश्च मण्डिकाः ।। पोतिका स्याद् भारतुला जयन्तय इति क्रमात् । अनुमार्गाश्च कायः स्यादनुकायोऽथ कथ्यते ।। उत्तरं बाजनं श्रेणी बलीकं कर्णपत्रिका । सिन्धद्वारकपाटानि योगः प्रष्ठादनानि च ।। कुम्भवल्ली तोरणानि मुष्टिबन्धाष्टमङ्गलैः । मृणालिका दण्डिका च नीप्रहारश्च नासिकाः ।।

पट्टिका बलभी बन्धवेदिका जालकानि च।
कर्णकूटास्तथा कूटा नीडकोष्ठादयोऽपि च।।
ऊर्ध्वप्रच्छादविन्याससुधालोष्टेष्टकादयः।
अनुकायाभिधानानि सामान्यानि भवन्ति हि।।

Now the author deals with an important aspect of Indian temple architecture. The temples are classified into three broad divisions based on styles named Nāgara, Drāviḍa and Vesara. According to our author these styles represent distinguishing characteristics in their shape also. Broadly speaking Nāgara is square or rectangular while Drāviḍa is hexagonal or octogonal in Shape. Vesara is round at the top. These three styles also represent the three guṇas, viz., Nāgara is Sāttvika, Drāviḍa is Rājas and Vesara is Tāmasa.

नागरं द्राविडं चैव वेसरं च त्रिधामतम् । चतुरश्रं वायताश्रं नागरं तत् प्रचक्षते ।। द्राविडं सौधमु द्दिष्टं वेदाश्रं वा गलादधः । कण्ठादुपरि चाष्टाश्चं तदिप द्राविडं स्मृतम् ।। वृत्तं वृत्तायतं वापि ह्यश्चं वृत्तमथापि वा । कण्ठादधस्ताद् वेदाश्रं तदूध्वं वर्तुलं च यत् । विमानं वेसराख्यं स्यात् त्रयं तत्त्त्रगुणं स्मृतम् ।।

According to our author these styles represent regional influence. Nāgara is northern, Drāviḍa it southern and Vesara is central, but according to other authorities these three styles can be met within one and the same region irrespective of whether it is south or north. Nāgara style is defined as the one prevalent between the regions of Himavan and Vindhya mountains. Drāviḍa country in the south is the home of the style known by that name. Vesara style is popular between the mountain Agastya and Vindhya.

नागरस्य स्मृतो देशो हिमवद् विन्ध्यमध्यगः । द्राविडस्योचितो देशो द्राविडः स्यान्नचान्यथा ।। अगस्त्यविन्ध्यमध्यस्थो देशो वेसरसम्मतः । सर्वाणि सर्वदेशेषु भवन्तीत्यपि केचन ॥

These three styles are mentioned in almost all text books on Indian temple architecture. Often it is held that Nāgara and

Drāvida are the two prominent styles whereas Vesara, the third is only the ramifications of these two styles. In other words we have a Northern school and a southern school of architecture. The present work belongs to the southern school as supported by other authorities.

(31) This section is devoted to the enumeration and description of the different parts of the temple like base, pillars main and subsidiary parts, rafters, beams, and doors. The concluding stanza enumerates the topics dealt with.

प्रासादानामित्यधिष्ठानभेदा नैके स्तम्भाश्चाथ कायानुकायौ । नानाभेदाः पोतिकाश्चोत्तराणि द्वारं द्वारालंङ्कृतिश्चाभ्यधायि ॥

The author mentions that Maya has prescribed fourteen types of basement while Parāśara has given only two. Others prescribe three varieties. He notes that the two varieties enumerated by Parāśara has four divisions each making a total of eight. Our author has described the measurements of the varieties of Pādabandha, Cārubandha, Puşkala, Pratibandha, and Srībandha. Dealing with pillars he gives the various shapes like Octagonal, hexagonal, round, sixteen-sided etc. The decorative structures on the pillars are also enumerated by him. Some of the names given for these pillars are: Visnukānta, Skandakānta, Isakānta, Rudrakanta, Bhadrakanta, Śrikhanda, Śrivajra, Muktastambha, Daṇḍapāda and Vajrapāda. The bases of the pillars as well as their tops should be decorated with ornamental engravings and inches. These are variously named as : Puspakhanda, Citrakhanda, Śaivala, Citrasaivalā, Kampanidrā and Vajrapāda. Samakhanditā etc. Then the author mentions three types of beams which are named as; Khandottara, Pattrabandha and Rupottara.

Now the author deals with the arrangements of rafters on the top. The length and breadth of the refters are mentioned and the mode of placing the same is dicussed. Here the purpose of these rafters are to cover the top of the structure. It is mentioned that when the structure is of granite the pieces to cover the top should also be made of granite.

<sup>(32)</sup> The section is devoted to a variety of topics connected

with the temple architecture. The concluding stanza of the section quoted below enumerates the topics dealt with.

क्षीक्षा विक स्थानिक इस्थं यथावदिह तोरणकुड्यनालाः विकास क्षेत्रकारिक स्थान

सोपासपञ्जरगवाक्षविशेषकण्ठाः ।

बेराणि च प्रतितलं शिखराणि सम्यक्

प्रोक्तानि मण्डपविशेषयुताः प्रपाश्च ॥

The ceremonial arch of the temple is of three kinds, viz., Makara, Citra and Patra. The first is for the resisdences of Gods, Brahmins and kings while the second and third varieties respectively belong to the houses of Vaişyas and Śūdras.

तोरणं त्रिविधं ज्ञेयं मकरचित्रपत्रके । देवद्विजनृपाणां तु शस्तं मकरतोरणम् ॥ विशां तु चित्रसंज्ञंस्य।त् शूद्र।णां पत्रतोरणम् ।।

These can be made of granite, bricks, wooden planks mud etc. Different sculptures like the figures of crocodile, lion, serpents may be used to embellish the arch. The top of the walls also may be decorated with the engravings of creepers, flowers and statues. The roof of the edifice can be of eight types like square, round, conical etc., as are stated in the following lines:

शिखरस्य च संस्थानमष्टिधा तच्च कथ्यते । चतुरश्रमायताश्रं वृत्तं वृत्तायतं तथा । शालाकारं षडश्रं चाप्यष्टाश्रं षोडशाश्रकम् । इत्यष्टो शिखराकारास्तेषामथ निगद्यते ॥

There are seven varieties of pinnacles a top the roof structure and these are named like Kalinga, Kāśmīra etc., based on the popularity in different regions. Sopāna is the name given for steps constructed in front of shrines halls, theatres etc., and these are mentioned as of four types depending on their shape and ornamentation.

चतुर्विधः प्रकारः स्यात् त्रिखण्डं शङ्खमण्डलम् । अर्धगोमूत्रकं चाथ वल्लीमण्डलमित्यपि ॥

Then five types of drains through which the water from the sanctum is drained are mentioned. In this connection the sanctum is technically defined as masculine, feminine and neuter depending on the material by which they are constructed. Stones, granites,

wood, lime and mortar are the materials by which they are made. The drains are divided into five types based on their specifications such as length and width. The next item is the varieties of halls such as square, round, rectangular, conical etc. These should be made with different specification for temples, palaces and ordinary houses.

The place for storing water for distribution is also described in detail. This is meant to help the weary travellers who may approach such places to quench the thirst.

(33) The next section deals with the materials for the construction of temples and palaces. They are of six types like granite, wood, baked bricks etc., as follows.

द्रव्याण्यथ विमानादे: शिला दारूणि चेष्टका: । लोष्टानि मृत् सुधा चेति षड्विधानि प्रचक्षते ।।

Then the details regarding the selection of materials are enumerated. The selection of wood and bricks, making of bricks, preparation of lime etc., are the subjects dealt with here. The topics covered are as follows:

दाविष्टकालोष्टस्धाविशेषाः

प्रोक्ता यथालक्षणतश्च योगाः।

सन्धिः स्थितानामपि शायितानां

सन्दर्शितोऽनेकविधो यथावत् ।।

(34) The topics dealt with in this section are enumerated in the last stanza of the portion as follows:

एवं स्तूपीक्रम्भयोश्च प्रतिष्ठा

तन्त्रे षूक्ता या विमान प्रतिष्ठा ।

अक्षा प्राप्ति हास्मिन् हृत्प्रतिष्ठा च याभि:

प्रासादः स्यात् सुप्रतिष्ठो महेशः ।।

First item is the selection of the architect whose qualifications are to be noted carefully. At the top of the shrine pinnacles and domes should be fitted. The pot shaped dom or pinnacle can be made of gold, silver and copper. The consecration of the shrine should be made on a favourable occasion. The installation of the idol assumes great significance. The priest enjoined for the function should utter several hymns.

He is to install the idol controlling his body. The function includes chanting of mantras, consecration, fixing of idol, worship, offering to deities and other similar items.

- (35) The section is devoted to a variety of topics. As the first item the repair of the damaged parts of the shrine is taken up. evil effects of bad construction are enumerated and their rectification is mooted. Ornamental features of the shrines are mentioned and their varieties noted herein. Places of minor deities in the different parts of the main shrine are also indicated. The ornamental tower in front of the main gate is described in detail. Varieties having different storeys upto seven are detailed along with their technical names. Eight types of towers are mentioned as : Śrīmandira, Śrīniketana, Sumangala, Viśāla, Bhavya, Paustika; Sumanda, and Pārikūṭaka. Some of the multistoreyed towers are Subhadra, Bhadrakalyana, sueh mentioned by names as Bhadrasundara and Śrikara, the last mentioned type having seven storeys.
- (36) In this section following the Saivagamas, the author has dealt with different types of idols made of a variety of materials like metal, jewel, granite, wood, clay etc. The types of granite are also enumerated to help the masons and architects.

# लिङ्गानि लोहमणिशैलजदारवाणि मार्त्स्नं क्षणानि शकुनानि निमित्तजातम् । स्त्रीपुंन्नपुंसकशिलाग्रहणानि चास्मिन् सन्दर्शितानि शिवशास्त्रनिरूपितानि ।।

First the idols are classified into Niskala. Sakala and Misra. The first is shapeless idol; the second is endowed with definite form; the third has only a partial form. The six materials used are stone, jewel, metal, wood, clay and casual objects. The last one is a temporary idol made of sands, cowdung, butter etc. They are enumerated as:

शैलं रात्नं तथा लौहं दाखं मात्तिकं पुनः। क्षणिकं चेति षोढा स्यात् ऋमाल्लिङ्गं तु निष्कलम्।।

Meals such as gold, silver copper, bell-metal and the like are made use in making the idols. These are to be used depending

upon the form of the god. The bases for the idols are also similarly made using the above materials. Selection of the wood, granite etc., needs special knowledge on the part of the architect. If these are wrongly used the effect would be quite opposite. Hence the architect should be careful in selecting the appropriate material for the particular idol to be made.

- (37) Selection of the granite is an important aspect in making idols. The granite is to be carefully examined since it may contain holes, soft portions, and other inner defects. By applying various objects on the stone and keeping it for a day or two one can find out such natural defects of the stone. There are several methods to test the quality of the stones. In this connection various authorities like Maya, Bohattanrtra, Pingala, Mañjarī etc., are quoted by our author. Idols made of defective stones bring about bad effects such as calamity to the country, destruction of the king, etc.
- (38) The measurements and other details of the idols are also taken up for consideration. Here again the author depends on authorities like Maya, and Yogasiva who have dealt with these aspects. Nāgara, Drāviḍa and vesara forms of architecture are mentioned in this connection and the differences of opinion among the authorities are noted. The importance in adhering to the measurements is stressed since idols without such conformity are apt to bring evil effects to the people of the locality. There are four main varieties in idols.

अथ लिङ्गं स्थूलमूलं स्थूलमध्यं कृशं तथा। आर्षं स्थूलशिरस्कं च चतुर्थेति मयोदितम्।।

These are the broad specification to which minor variations are also suggested.

(39) This section is devoted to the description of the base in which the idois are to be fixed. The various measurements according to Nāgara, Drāvida and Vesara styles are noted. Bricks and granite are used to make bases. After prescribing the general features twelve varieties of bases are mentioned as follows:

पीठानि स्युः कमात् तेषां प्रथमं मेरुसुन्दरम् । वर्धमानं द्वितीयं स्यात् लक्ष्मीसुन्दरमप्यथ ॥

विष्णुसिम्मलनाख्यं च पद्मभद्राह्वयं ततः।
पीठं समाङ्ग भद्राख्यं रुद्रकान्तं ततः परम्।।
सोमकान्तं च सर्वाङ्गभद्राख्यं श्रीकरं तथा।
पुष्टिवर्धनसंज्ञं च सर्वसौम्यं ततः परम्।।
एवं द्वादशभेदानां पीठानां लक्ष्य कथ्यते।।

The specifications of each of these are also noted by the author. Authorities like Maya and Parāsara are cited in this connection. Bases are to be designed according to the nature of the idols to be fixed. They must contain a drain also to facilitate the flow of water poured on the idol during rituals of ceremonial bath.

(40) Idols made of different materials like jewel, metals such as gold, copper and carved in wood are described here according to texts on Saivāgamas.

इति मिश्रलिङ्गमणिलिङ्गविधौ
कनकादिलोहमयलिङ्गविधिः।
इह दारुलिङ्गविधिरप्युदितः
भिवतन्त्रदर्शनविनिश्चयतः।।

In making the idol called Mukhalinga more than one face is created. Thus one to five faces are ascribed to gods depending upon the place of worship and the need of the situation. There must be proportions for the limbs of the idol and these are noted. Sphaţikalinga is made of crystal stones. Only pure stones shall be used in this. Idols of metals like gold, silver etc., are made according to needs. Sometimes Dāruling—idol made of wood is installed. Regarding the specification of the idols authorities like Parāśara, Maya and Yogaśiva are cited.

(41) The varieties of idols are those that are fixed, those which can be moved and those forming a combination of movable and immovable. Those made of lime clay, granite and molasses are permanent ones which are to be fixed. The movable ones are made of jewels, wood and metals. Painted idols belong to both the types. Sometimes divine forms are painted on the wall to be worshipped. These pictures may be complete or partial representing different parts of the limbs of the deities.

Regarding measurements of idols there are many details to

be followed. Mainly six modes of specification are employed as follows:

देवादीनां तथान्येषां बेरमानं पृथक् पृथक् । मानं प्रमाणमुन्मानं परिमाणं तथा पुनः ।। उपमानं लम्बमानमिति मानं तु षड्विधम् ।।

Each of these are described in detail specifying the proprotions of the limbs of the idols of different gods. Measurements of the masculine forms are mainly dealt with in this section.

- (42) The same topic is continued in this section. While in the previous part measurements of the Uttama type are dealt with, here those relating to Madhyama type are enumerated. Naturally, there are slight variations in the measurements of the limbs of idols.
- (43) The section is devoted to the different forms of idol pertaining to Siva and other items like bull, trident etc., of the god. Altogether sixteen forms of Siva are described. They are as follows: (1) Siva in the form of Candrasekhara with the cresent moon on his head; (2) Siva in the company of his consort Parvati or Umā; (3) Šiva in the company of his son Skanda; (4) The dancing form of Siva called Națesvara; (5) Siva as Gangadhara Ganges on his head; (6) Siva as Tripurāntaka the destroyer of the three cities and their lords; (7) The god as Kalyanasundara holding the hand of his consort; (8) Siva as Ardhanārīśvara sharing the limb of his consort Pārvatī; (9) Šiva as a Pāsupata; (10) Šiva as Kankāla having a hideous form (11) Siva as Harihara sharing the form of Hari on the left and assuming his own form on the right; (12) Siva assuming the role of Bhikṣāṭana—as a vagabond in search of alms; (13) Siva as Candesa assuming a fearsome form; (14) Šiva as Daksiņāmūrti sitting under a fig tree and surrounded by ascetics; (15) The god as Kālakāla, the destroyer of the Gad of death; and (15) Siva in the form of a linga. The description of his vehicle Vṛṣa-a bull is also provided in this section. Other adjuncts of the god described are the varieties of his trident and other weapons. The form of Ganesa is also described in this connection.
- (41) In this section the purificatory rites after the installation of the idol are prescribed. The shrine is to be decorated with

garlands. Other auspicious things like a potful of water, lamp, grains etc., are to be arrnged in their proper place. The rites include a sacrifice for the destruction of eveil spirits and Vāstuhoma—a rite to propitiate the lord of the plot. The subjects dealt with are hinted at as follows:

प्रासादशान्त्यर्थकपीह शुद्धयै
रक्षोदृनहोमोऽपि च वास्तुहोम:।
लिङ्गप्रतिष्ठाविधिपूर्वकाले
कर्तव्य इत्यत्र यथावदुक्त:।।

(45) In this section the author deals with the rites in connection with the installation and other accessories based on Śaivāgama texts.

इति प्रतिष्ठाविधिमण्डपादिकं सकारकं चाकरणोधनं तथा । यथावदुवतं च जलाधिवासनं विचार्यं नैकाः णिवतन्त्रपद्धतीः ॥

The author states that technically there are five types of instaltations. Fixing of the idol on the base with cement like objects is one kind. Refixing of the idols in connection with the repair of the temple is another. The author states:

> लिङ्गानां निष्कलादीनां प्रतिष्ठा पञ्चधा स्मृता । प्रतिष्ठा स्थापनां तद्वत् स्थितस्थापनमित्यपि ॥ उत्थापनास्थापने च पृथक् तल्लक्ष्म कथ्यते ॥

The auspicious time for the installation is to be found out in consultation with astrologers. The locality of the temple as well as the shrine are to be decorated. Materials for worship are to be purified ceremonially. Diagrams of Tantric significance are to be drawn. Hymns are to be recited. After the installation the god is to be propitiated.

(46) After the installation the idols are to be ceremonially bathed. Tattvavinyāsa— the consecretion of the divine power on the idols is the next item. Many potfuls of sanctified water are to be used for the bathing ceremony. Waters filled in pots are to be conceived as taken from holy rivers like Gangā, Yamunā, Narmadā, Sarasvatī, Gomatī, Sindhu, Sarayū, Godāvarī, Kāverī,

Tāmraparņi etc. Rivers located in the different parts of the country are invoked to be present in the pots. Different sacred materials ase used in the function. In this connection the author quotes Prayogamañjarī an earlier text on Tantra produced in Kerala as follows:

प्रसादाभिमुखं निवेश्य शयने वामेन मन्त्रेण त-च्चैतन्यं परमं नियोज्य विधिवत् तस्मिन् षडध्वान्वितम् । पञ्चब्रह्मविराजितं च सकलं संकल्प्य सृष्टिक्रमात् व्योमव्यापिमनुस्वरूपिणममुं तत्वैस्त्रिभिर्भाजितम् ॥

Only after the invocation the divine power is imagined in an idol. Now it is time to offer oblations to the god in the form of flowers, cooked rice and other things along with the chanting of hymns.

(47) Rites in connection with the installation are detailed again in this section. The various retuals to be performed are noted. The mantras to be employed are enumerated.

The benefits accrued from these are also narrated. The subject matter of the section is mentioned as follows:

इत्थ प्रतिष्ठा कथितेन्दुमौलेर्ज्येष्ठादि लिङ्गाभ्युचिता यथावत् । श्रेष्ठानि तन्त्राणि शिवोदितानि काष्ठान्तमालोच्य बहुप्रकारम्।।

(48) Daily rituals of the temples form the topic in this section. Cooked rice is to be offered to the deity thrice a day to the accompaniment of the chanting of mantras. Quoting Prayogamanjari the author states:

कुर्यान्नित्यबर्लि त्रिसन्ध्यमुदितं पाक्यस्तदर्थं चरु-हूँनमन्त्रेण तु तण्डुलांस्तु सलिलैः प्रक्षात्य चाग्नौपयेत् । तेनाज्यं त्विभधार्यं युक्तसमये मूलेन मन्त्रेण तत् तेनैवाप्यवतार्यं तेन हिवषा लिङ्गं प्रकुर्यात् शुभम् ॥

The priest is to offer the oblation to minor deities of the shrine on these occasion. The beating of the musical instruments is necessary in many rites. So from morning to evening until the ceremonial sleep of the deity many functions are to be carried out.

There shall be festivals once in a year or once in six months. During these occasions the god is to be taken around the shrine campus or streets in palanquins or chariots of special kind. The

pomp and splendour of the occasion should be that which befits an emperor.

प्रतिसंवत्सरं वापि प्रतिषण्मासमेव वा। शिवयात्रोत्सवं सम्यक् कुर्यात् सर्वार्थसिद्धये।। तत्र यात्रा रथेन स्यादथवा शिविकादिना। चक्रवर्त्युपचारेण तल्लस्मातो निगद्यते।।

These vehicles for the procession of the god are of three kinds. One is in the form of a stool attached to a carrier. The other is a replica of towers and the third having many pillars. There are measurements for each of them. It is in these vehicles that a movable idol of the god is placed and taken around. Then a kind of cot is also provided in the shrine where an idol representing the main deity is laid to rest during the night.

(49) Rituals in connection with occasional festival are detailed in this section also. The author states:

इत्थं शिवोत्सविविधः कथितो ध्वजादिः श्रष्ठादि भेदिविहितः स्वपनावसानः। येनेन्दुमौलिरूपयाति परं प्रसादं शैलाधिराजसुतया सहितो गणेन्द्रैः॥

A long flag staff is erected ceremonially on which a flag is to be hoisted on the first day of the festival. Everyday sacrifices are conducted for the staff and flag. Certain varieties of trees alone are selected to make the staff. The place for erecting the staff is also fixed. There are measurments for these according to different temples and the deities installed therein. The raising of the staff ss made at an auspicious time to the accompaniment of the beating of musical instruments.

During festivals the streets surrounding the shrine shall be made pure by clearing them. This is detailed as follows:

संमार्ज्यं ग्रामवीथीः प्रतिदिशमिभतः सेचयेद् गन्धतोयै:-

हत्फुल्लैदिःयगन्धैः प्रतिनवकुसुमैः संस्तरेत् तासु भूयः । कुर्यात् पीठान् यथाशास्विप बलिविधये ग्रामपर्यन्तदेशे ग्रामान्तश्चत्वरेषु प्रतिसुरनिलयं द्वारि चैत्येषु मूले ।।

For decorating the streets bunches of cocoanuts, plantains, arecanuts, tender leaves of several trees, twigs etc., are used. Among the musical instruments used in the procession Timilā—the Kerala instrument is alsomentioned.

#### सशङ्ख भेरितिमिलापणवान वेणुषु। नदत्सु पिष्टदीपाद्यं नीराज्यं तु यथाविधि।।

Sometimes a golden idol is specically made to be carried in processions. On all the nine nights of the festival attendants of deities are to be propitiated with oblations. On the tenth day the ceremonial bath of the idol is made. The priest also takes a bath dipplng the idol in water. For this the idol is taken in a procession to the spot where the bath takes place. Once the festival period is over the daily rituals as practised in the temple start.

(50) The section deals with the bathing of the idol using sanctified water from numerous pots. The number of pots filled with water depends on the greatness of the occasion. The usual number shows a pattern. For instance nine, twentyfive, seventyseven, eightyone, one hundred and eight, two hundred, three hundred, seven hundred and thousand pots are filled with water and sanctified particular hymns. The water is to be poured on the idols to the accompaniment of the beating of instruments. The function is briefly described as follows:

संगीतनृत्तवादित्रैः शङ्खकाहलगोमुखैः। तिमिलानक भेर्याद्यैनिनदद्भिरनारतम्।। वेदघोषैश्च मूर्छद्भिर्जयशब्दादिमङ्गलैः। नीराज्य तद्वत् स्नपयेत् ततो मध्यघटेन तु।। अभिषिच्याथ शुद्धेन वाससा परिमार्जयेत्।।

Here it may be noted that the percussion instrument Timilā—a long drum indigenous to Kerala is mentioned for a second time.

(51) In the section the installation of the idols of gods like sun is enumerated. The gods mentioned are to be found installed in different temples of Kerala.

सूर्यविष्नेश्वरस्कन्दा हरनारायणस्तथा।
दुर्गागौरीसरस्वत्यः शास्ताकालो च मातरः।।
धामसु क्षेत्रपालश्च शिवाङ्गत्वेन वा पृथक्।
एते सर्वे प्रतिष्ठाप्याः पुज्याश्चैव पृथक् पृथक्।।

The worship of Sūrya is then enumerated in detail. Both

Kriyāpāda 121

daily rituals and special rituals in the form of festivals are prescribed for the Sun god.

- (52) The section is solely devoted to the installation and worship of Vighnesvara often called Gananātha or Ganapati, The mode of worship prescribed for the Sun is also applicable here. The attendants of the god are listed as numerous mentioning the name of some of them.
- (53) The installation and worship of Skanda is taken up in this section. Daily rituals and special rituals are applicable for the deity. The modes of worship also follow the same pattern mentioned above.
- (54) Haranārāyana popularly called Sankaranārāyana represents a composite form of Šiva and Vişnu. The author states that he has taken the details from Tantric works like Brhattantra and Devodbhava.

बृहित महित तन्त्रे यच्च देवोद्भवाख्ये निगदितमवलोक्य स्थापनाद्युत्सवान्तम् । इति हरहरितन्त्रं सम्यगुक्तं समासात् तदिह सकलमूह्यं कर्म शैवानुसारात् ॥

- (55) In dealing with the worship of the Goddess called Durgā the author states that the modes are almost the same as in the case of other deities. The attendants of the goddess are listed and their respective names are given. The different aspects of the deity representing the different moods are also enumerated.
- (56) Here the installation and worship of Goddess Gaurī are described. Nintysix attendants are mentioned as serving the goddess. The author states that he has drawn information from Tantras like Lalitā and Bhānutantra.

निगदितिमह गौर्यास्तन्त्रमेतत् समासात् लिलतमि च बिम्बं भानुतन्त्रं च दृष्ट्वा। विविधमिह विधिज्ञं यंत् प्रतिष्ठादिकृत्यं सकलमि तदूहां प्रोक्तशैवानुसारात्।।

(57) Based on Tantras like Brhat tantra, and Devodbhava the author now proceeds to enumerate the installation and worship of

Goddess Sarasvatī. Daily rituals as well as special rituals are applicable to the deity.

(58) Sāstā also called Bhūtanātha is one of the popular deities worshipped in Kerala. So naturally the author proceeds to discuss the worship of the God. In this connection the measurements of the idol are also given. His weapons are also mentioned. Eight aspects of the god are enumerated as:

गोप्ता च पिङ्गलाक्षश्च वीरसेनश्च शाम्भवः। त्रिनेत्रः शूलभृद् दक्षो भीमरूपस्तथाष्टमः

On his left goddess Prabhā and on his right his eight year old son Satyaka are to be installed. A beautiful description of the god is provided here and it is concluded with a reference to his consort and son.

प्रोक्तमानादिसंयुक्तं सौम्यवक्त्रं च पुर्शुं जम् ।
प्रभूतिसहासनाञ्जे स्वासीनं वामपादतः ॥
दक्षिणेन तु पादेन लम्बेनाक्रान्तपङ्कुजम् ।
शरं च क्षुरिकां चापं खड्गं बिश्रच्चतुर्भुं जम् ॥
प्रभां च नवतालेन दिव्यरूपामलङ्कृताम् ।
उपविष्टां दक्षिणेन लम्बमानाङ् च्रिपङ्कजाम् ॥
नीलोत्पलकरां शास्तुर्वामभागावलिम्बनीम् ।
अष्टवर्षाभकप्रख्यं सत्यकं चाष्टतालतः ॥
शास्तुर्विक्षिणपार्थ्वस्थं दिव्याकारमलङ्कृतम् ।
एवं बेराणि सम्पाद्य प्रतिष्ठामथ कारयेत् ॥

The vehicle of the god is mentioned as a horse. The picture of the horse is to be made as a sign of his flag For enumerating these details the author has drawn upon Tantras like Devodbhava.

(59) There are seven divine mothers worshiped in Kerala temples. Even where the usual idols are not installed they are offered oblations everyday. The seven mothers are:

ब्राह्मी माहेश्वरीचैव कौमारी वैष्णवी तथा। वाराही च तथेन्द्राणी चामुण्डी सप्तमी तथा।।

Vīrabhadra and Vighneśvara are also installed along with them as if to protect them. The author has given directions for daily as well as special rituals for them. Their vehicles, weapons, forms, flags, signs on flags etc., are also enumerated.

(60) Kṣetrapāla, the deity who protects the sanctum is worshipped in many major temples of Kerala. His four hands hold different weapons and his form is that of an eight year old boy. According to other authorities he has eight hands, four of them above and four of them below. The following stanza quoted by the author gives a compact description of the deity.

ध्यालम्बाभ्रजटाघरं त्रिणयनं नीलाञ्जनाद्विप्रभं दोर्द्वन्द्वात्तगदाकपालमरुणस्रग्गन्धभूषोज्ज्वलम् । घण्टामेखलघर्घरध्विनिमलद् झङ्कार भीमं विभुं वन्दे चित्रभुजङ्गकुण्डलघरं तं क्षेत्रपालं सदा ॥

During special festivals a flag is raised on a staff. The flag sign of the deity is the deg which also forms his vehicle.

(61) The section deals with fresh offerings which are collected after the harvest. Fresh grains are taken through the main roads ceremonially to the accompaniment of mus c. They are carried in to the temple with pomp and splendour. The grains are pounded and the rice is used for sacrifices. A part of the fresh rice is given to people as a mark of prosperity.

Similarly festival of lamps is conducted during several occasions lamps may be erected and lit so as to resemble a tree of lamps. Several rows of lamps are to be lit during the night. The idol of Siva is to be worshipped in this connection. Processions, festivities and the like should be arranged.

the rites connected with funeral of the preceptor and other Brahmins are enumerated. Once the preceptor is dead the disciples should bathe and purify themseves in order to carry the corpse to the funeral pyre arranged outside the village or on the banks of the river. After the fire has consumed the body the disciples should return without looking back at the pyre. They should offer the libation of water to the departed one. Based on L harmaśāstras the different types of libations are prescribed by the author. He concludes the section with the following stanza.

### इतीदमन्त्येष्टिविधानमीरितं पृथङ् नवश्राद्धविधि च धोडशै:। ततः सपिण्डीकरणं तथाष्टका निरूप्य तन्त्रेषु यथोदितं विधिम्।।

(63) Expiatory ceremonies are enumerated in this section. Once should offer expiation for the omissions and commissions in the course of daily rites and special rites. Based on the seriousness of the lapse, atonement is fixed.

This is to ward off evil effects. There are many ways of atonement. Offering of food to gods, Brahmins and others is one of them.

(64) Kriyāpāda, third part of the treatise, is concluded with this section. Renovation of the idols, shrines and other structures forms the main topic. Replacement of many items of the shrine becomes necessary when they are dilapidated. When the main idol is broken, burnt or damaged in other ways it is to be thrown away. It has got the position of just a stone once the divinity is transferred over to another idol. The main shrine is called Mūlālaya where the original idol is situated. When the sanctum needs renovation the idol is to be shifted to a temporary structure referred to as Bālālya. When the idol itself needs replacement, a temporary wooden idol is to be made to which the divine power is to be transferred. The god is invoked to be present in the wooden form till the original is repaired.

यावन्मूलालये लिङ्गं निष्पन्नं स्यात् प्रतिष्ठितम्। तावद् दारुमये लिङ्गे सान्निध्यं कुरुमञ्जूर।।

Daily worship is to be offered in this temporary shrine and idol. When the original is ready the divinity is transferred back. The types damages causing replacement and repair are enumerated in connection with different types of idols made of diverse materials like jewel, metal, clay, wood etc. The section is concluded with the following stanza:

इत्थं धर्माद् विशिष्टाज्जगित तनुभृतां भोगमोक्षोपलब्ध्यै विद्यादेहस्य शम्भोर्वदनसरिसजव्यक्तविश्वागमार्थैः । नित्याद्यं कर्मचकं सविधिकमिष्णलं यत्र दृश्यं यथाव- ज्जीर्णोद्धरावसानं सुरगुरुविबुधस्तं क्रियापादमूचे ।।

#### IV. YOGAPĀDA

Of the four parts of the Tantric treatise of Isanasiva the last one called Yogapada consists of just three chapters. This forms the smallest of the four parts.

(1) The first section is devoted to the explanation of the term in detail and it is righlly called Yogalakṣaṇa. Yoga is to be resorted to for deliverance from the cycle of wordly miseries. It is stated:

विज्ञाय संसारमसारमेवं वैराग्यतोऽनुग्रहतश्च शम्भोः। संप्राप्य योगं तु गुरूपदेशाद् योगी विमुक्ति न चिरादुपैति।।

Vairagya—detachment from wordly objects and renunciation are the means to attain liberation. For this, knowledge of the real state of affairs is necessary. The author has stressed that external appearance is not the real need. External change is with reference to the body and not of the soul which is more important. The author observes:

तद्वान् यतिश्च संन्यासी न स्यात् केवलमुण्डितः । ज्ञोयः स नित्यसंन्यासी यो न द्वेष्टि र काङ्क्षति ।।

He concludes saying that a Brahmacārin, householder or ascetic can obtain liberation with the blessing of Siva irrespective of his dress or status in life.

(2) The concept of Yoga is explained in this section based on the Yogasūtra of Patañjali. The author begins the section as follows:

अथ योगस्तु विज्ञेयो गुणैश्वर्यविमुक्तिदः। चित्तवृत्तिनिरोधं तु योगमाह पतञ्जलिः।। युजेर्घातोः समाधौः तु क्षेत्रज्ञपरमात्मनोः। युक्तियोगः समुछिष्टस्तथा चाह महामुनिः।।

The author has given the derivation of the term Yoga in the above stanza. In another way he brings out the idea as follows:

सम्यक् शिवगतं चित्तं यदा न चलति स्थिरम् । शिवत्वव्यक्तभावस्य कैवल्यं योग इष्यते ।।

The author proceeds to explain the different concepts like

Yama, Niyama, Āsana, Prāṇāyāma and related things. The section is concluded with the following stanza:

एवं यमाश्च नियमाश्च तथासनानि
प्राणादयश्च पवना अपि नाडिचक्रम् ।
योगस्य यानि व्रहिरङ्गतयोदितानि
से०यानि तानि विदितानि यथोपदेशम् ॥

(3) The last section of the treatise is set apart for the explanation of concepts like Prāṇāyāma, Pratyahāra, Dhāraṇā, Dhyāna and other related ideas. The treatment is based on authoritative texts on Yogaśāstras. He states:

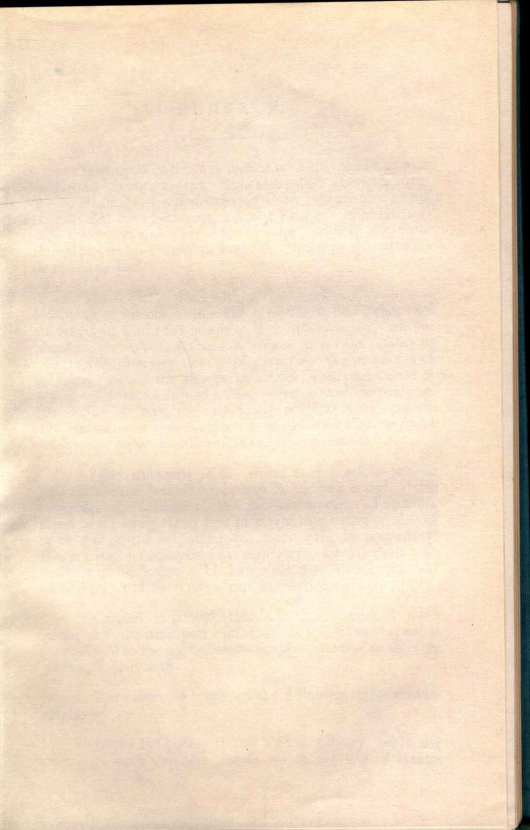
एवं साङ्गोऽत्र योगस्तु समासात् संप्रदर्शितः । संस्मृत्य योगशास्त्रेभ्यः शिवानुग्रहतः स्फुटम् ॥

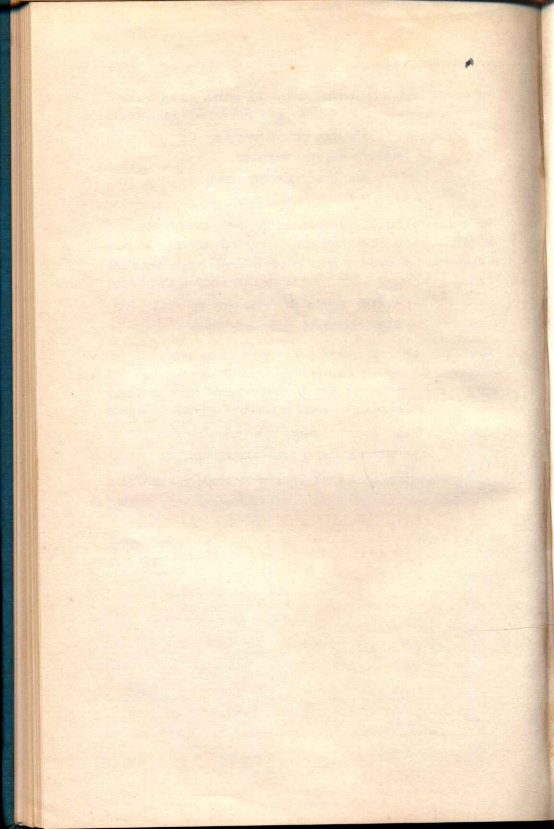
The last stanza of the section epitomises the topics dealt with. The author states that all kinds prosperity which are often mentioned as eight would accrue to the person practising Yoga earnestly. The last two lines of the work are as follows:

अष्टैश्वर्यगुणास्तथैव सुलभं निःश्रेयसं श्रेयसी। तामीशानशिवोऽभ्यधाद् सुरगुरुः सिद्धान्ततापद्धतिम्।।

With the above observation the Tantric treatise comes to an end.

Trivandrum 15-6-1987 N. P. Unni





#### PREFACE.

Tantrapaddhati is a collection of subjects dealt with in various Tantric works. It is also called Īśānasivagurudevapaddhati as it was written by Īśānasivagurudeva-misra. It is divided into four parts namely, Sāmānyapāda, Mantra-pāda Kriyāpādā and Yogapāda; of these the first two form Pūrvārdha or the former half and the other two Uttarārdha or the latter half.

The subjects dealt with in this work are the hymns belonging to various deities; the Japa, Homa and other rites attending on them; the means of their attainments; their application for averting the evil effects of poison, malicious planets and diseases; the use of medicines; the properties of medicinal herbs; the science of magics; the construction of temples, Vimānas, consecration, worship and festivals of the deities in temples; and many other kindred matters. The treatment of these subjects is so elaborate that the work amounts to about 18,000 slokas of various metres.

From the merit of the work, it is possible to infer that the author Isānasivagurudeva-Misra was a high-souled personage who attained all the mantric powers. The suffix misra to his name shows that he might be a native of Mithilā or of any of the adjoining countries. He is posterior to Bhoja whom he often cites as authority. I have dealt with the date of Bhojadeva in his Tattvaprakāsa, (already published as No. 68 of the Trivandrum Sanskrit Series).

I intend to publish this voluminous work in three parts, and the first part consisting of the Sāmānyapāda is now offered to the public, where subjects common to all other pādas are dealt with.

The edition is based on the following three manus-

1. (\*) Belonging to the Palace Library, beginning with the 14th Patala up to the end of Mantra Pāda.

- 2. (a) Lent by Mr. Kumarasvami Numburipad of Chennassumanakkal, Vazhakulom, up to the end of Mantrapāda.
- 3. (π) Lent by Mr. Govinda Pisharodi of Kailasapuram, up to the end of Mantrapada.

All these are written on palm-leaves in Malayalam characters. Lists of works and authors quoted, and the contents of the work are prefixed.

Trivandrum, 8th August 1920. T. GANAPATI SÂSTRÎ.

## उपोद्धातः।

क्रोडीकृतनानातन्त्रार्थसन्दोहस्तन्त्रपद्धतिर्नामायं प्रन्थः ईशानिशव-गुरुदेविमश्रप्रणीतत्वाद् ईशानिशवगुरुदेवपद्धतिरित्याख्यातः । अस्य सा-मान्यपादः मन्त्रपादः क्रियापादः योगपाद इति चत्वारः पादाः । एषु पूर्वे द्विकं पूर्वार्धमिति व्यवहृतम् उत्तरं द्विकमुत्तरार्धमिति ।

इह नानादेवताका मन्त्राः सतन्त्रयन्त्राः, तेषां स्वरूपं, तज्जपहोमा-दिविधानं, तत्साधनप्रकारः, साधितानां तेषां विषप्रहपीडारोगनिवारणेषु उच्चा-टनस्तम्भनवशीकरणादिषु च कर्मसु विनियोजनं, मन्त्रैः सहौषधानां प्रयोगः, औषधसाधनप्रकारः, ओषधिगुणः, रसतन्त्रं, शकुनिरुतादिनिमित्तविज्ञानं, मा-येन्द्रजालादिकौतुकं, देवालयविमानादिविधिः, देवप्रतिष्ठा, देवपूजानित्योत्स-वादिविधानम्, अष्टाङ्गयोगलक्षणमित्येतावद् वस्तुजातं ग्रन्थान्तरानपेक्षया सुज्ञानं यथा स्यात् तथा सरसल्लितपदगुम्फैरुपाष्टादशसहस्रैः श्लोकबन्धम-हता विस्तरेण प्रतिपाद्यते।

अस्य अन्थस्य कवियता तत्रभवान् ईशानिश्वित्रगुरुदेविमिश्रः प्राप्त-मन्नसिद्धिः कश्चिन्महात्मेति अन्थगुणगौरवादनुमीयते । मिश्रव्यपदेशाच्चायं मैथिलो मिथिलासंसृष्टदेशोद्भवो वा भवेत् । भोजराजाच्चैषोऽर्वाचीनः, यत-स्तमसकृत् संस्मृतवान् । भोजराजस्य जीवितसमयस्तु, तदीयस्य तत्त्वप्र-काश्वस्योपोद्धातेऽस्माभिनिदिष्टः ।

ग्रन्थोऽयमतिविपुलत्वात् त्रिभिः सम्पुटैः प्रकाशनीय इति बुद्धा प्रथमः सम्पुटः सामान्यपादरूपः सम्प्रति प्रकाश्यते, यस्मिन्नर्थाः सर्वपाद-साधारणा व्युत्पाद्यन्ते ।

एतत्संशोधनाधारभूता आदर्शप्रन्थास्तु —

१. राज कीयग्रन्थशालीयः चतुर्दशपटलादिभेन्त्रपादान्तः क. संज्ञः,

- २. (वाळकुलं चेन्नस्मनकल्) श्रीयुत**कुमारस्वामिनम्बृरि-**सम्बन्धी मन्त्रपादान्तः ख. संज्ञः,
- ३. कैलासपुरश्रीगोविन्दपिषारोटिसंबन्धी मन्त्रपादान्तो ग संज्ञः।

सर्व एते तालपत्रात्मकाः केरलीयलिपयः। स्मृतग्रन्थतत्कर्तृनामावलि-विषयानुक्रमणी चात्र पृथग् योजिते ।

अनन्तरायनम्,

त. गणपतिशास्त्री.

## विषयानुक्रमणिका।

| विषयाः.                        | <b>पृष्ठम्</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | विषयाः.                        | <b>रे</b> डम |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------|
| मङ्गलाचरणं                     | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दंशाधिकारः                     | ४१           |
| प्रन्थारम्भः                   | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | कालाधिकारः                     | . 83         |
| स्वराधिकारः                    | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | द्रव्याधिकारः                  | ,,,          |
| इलामधिकारः                     | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दिनाधिकारः                     | 88           |
| सङ्केताधिकारः                  | . \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आसनाद्यधिकारः                  | 84           |
| रुद्राधिकारः                   | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | चतुरश्रसा <b>ध</b> नंम्        | ४७           |
| रुद्रशत्त्यधिकारः              | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पञ्चकोणकुण्डाधिकारः            | 86           |
| विष्णुमूर्त्त्र्यधिकारः        | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भद्रकाथिकारः                   | 149          |
| विष्णुशक्तयधिकारः              | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पार्वतीकान्तप्रासादाधिकारः     | 48           |
| लिप्योषध्यधिकारः               | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | लतालिक्रोद्भवाभिकारः           | 4६           |
| अष्टात्रिंशत्कलाधिकारः         | 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पञ्चब्रह्ममण्डलगौरीतिलकाधिकारः | ,,,          |
| प्रणवकलाधिकारः                 | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्वस्तिकाब्जद्वयाधिकारः        | 14.9         |
| लिपिन्यासस्थानाधिकारः <u> </u> | 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्बस्तिकसर्वतोभद्राणि          |              |
| अङ्काधिकारः                    | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | चक्राब्जाधिकारः                | 146          |
| शुद्धलिपि:                     | 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | दलभेदलक्षणम्                   | 49           |
| श्रीकण्ठादि                    | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | मायाचकाधिकारः                  | 60           |
| सर्शाक्तश्रीकण्ठन्यासः         | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | त्रिपुरामण्डलाधिकारः           | £ 9          |
| प्रवज्ञयागन्यासः               | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | लिङ्गोदरशङ्खमालाद्यधिकारः      | 43           |
| समृद्धिन्यासः                  | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुक्सुवाधिकारः                 | ६३           |
| क्षोभणीन्यासः                  | 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अरण्यादिविधिः                  | 68           |
| मालिनीन्यासः                   | 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | इध्माबर्हिषां विधि:            | ,,,          |
| वाग्वादिनीन्यासः               | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | आहुतिप्रमाणम्                  | 44           |
| केशवादिन्यासः                  | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पात्रमानम्                     | ६७           |
| षोडशोपचाराः                    | 7,1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पात्रादिशु द्विः               | ,,,          |
| लिपिपूजादिविधिः                | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | आसनावाहनाभिकारः                | 63           |
| स्वरोद्धयाधिकारः               | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अर्घविधिः                      | 159          |
| स्वरमूर्त्यधिकारः              | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | प(द्याचमनमधुपर्काधिकारः        | )!           |
| प्रत्यक्षरमूर्त्त्र्यधिकारः    | २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्नानाधिकारः                   | ७२           |
| प्रत्यक्षररूपाधिकारः           | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | वस्त्रभूषणविधिः                | ७३           |
| मन्त्रिलिङ्गाद्यधिकारः         | 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पुष्पाधिकारः                   | ,,           |
| पल्लवायधिकारः                  | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भूगदं।पविधिः                   | 34           |
|                                | Committee of the Commit |                                |              |

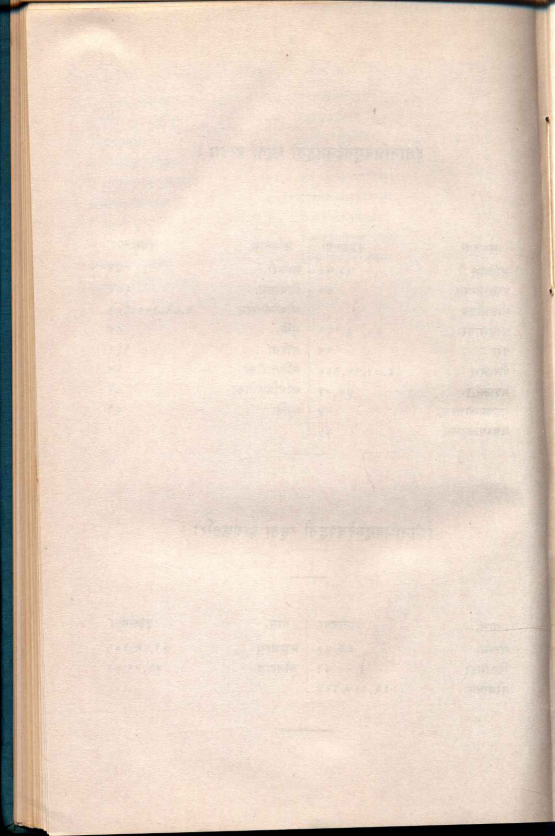
| विषया:.                      | वृष्टम्. | विषयाः,                    | वृष्ठम् . |
|------------------------------|----------|----------------------------|-----------|
| <b>नि</b> त्यनैवेद्यप्रकरणम् | ७६       | वास्तुहोमाधिकारः           | 904       |
| नैमित्तिककाम्यविधिः          | 490      | रक्षेग्नशान्तिः            | 908       |
| नैवेद्याधिकारः               | 96       | अङ्कुरार्पणविधिः           | 900       |
| त्रिविधोपचाराधिकारः          | ७९       | मन्त्रदीक्षा               | 999       |
| वारुणस्नानाचमनाधिकारः        | 60       | द्वात्रिंशद्क्रिभेदाधिकारः | 996       |
| आम्नेयम्नानाभिकारः           | 64       | वैदिकामिकल्पाधिकारः        | 998       |
| नित्यकर्मविधिः               | 20       | शैवामिकल्पाधिकारः          | 928       |
| भृतशुद्धचिकारः               | 30       | वैष्णवामिकल्पाधिकारः       | 934       |
| आत्मशुद्ध्यधिकारः            | 99       | मन्त्रामिकल्पाधिकारः       | 936       |
| बास्तुविन्यासपूजाधिकारः      | 909      |                            |           |

# ईशानशिवगुरुदेवपद्धतौ स्मृता ग्रन्थाः।

| <b>ग्रन्थना</b> म   | पृष्टसंख्या. | प्रन्थनाम      | पृष्ठसंस्या. |
|---------------------|--------------|----------------|--------------|
|                     | ५३,५४        | मञ्जरी         | 75           |
| अजितम्              | 24, 7.       | शिवागमः        | 185          |
| <b>उत्तरगाय्यम्</b> |              | श्रीकालोत्तरम् | ३,८२,१००,१०१ |
| गौतमीयम्            | ४०,५३,९४२    | श्रुतिः        | 60           |
| तत्त्वसागरः         | 39, 14, 19   | संहिता         | 939          |
| परा                 |              | संहिताटीका     | 44           |
| पौष्करम्            | 80,08        | सार्धत्रिशतिका | ८२           |
| प्रपञ्चसारः         | 48           | स्मृतिः        | 69           |
| बृहत्कालोत्तरम्     | 80           |                |              |
| मञ्जब्याकरणम्       |              |                |              |

# ईस्रीनशिवगुरुदेवपद्धतौ स्मृता ग्रन्थकर्तारः।

| ज्ञामं. | <b>पृष्ठसं</b> स्या. | नाम-         | पृष्ठसंख्या |
|---------|----------------------|--------------|-------------|
| गीतमः   | ₹ €-80               | ब्रह्मशम्भुः | 69,88,909   |
| वितामहः | 69                   | मोजराजः      | ४९,५२,७१    |
|         | 859.002.33           |              |             |



# ईशानशिवगुरुदेवपद्धतिः श्रीमदीशानशिवगुरुदेवमिश्रविरचिता ।

## (प्रथमः सामान्यपादः।)

वागिश्वरं तं गिरिशं गिरं तां गौरीं गणेशं च मतङ्गजास्यम् । दुर्गो च दुर्गोतिंहरां विरिश्चं लक्ष्मी च लक्ष्मीशमपि प्रपद्ये ॥ १ ॥ गुरूनलं गौरवतो गरीयसः समाहितः सर्वसमान् महीयसः । महामहिन्ना मिहिरानिवोदितांस्तमोमहामोहहरान् नतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥

विस्तृतानि विशिष्टानि तन्त्राणि विविधान्यहम् ।

यावत्सामर्थ्यमालोच्य करिष्ये तन्त्रपद्धतिम् ॥ ३ ॥

अनन्यतन्त्रसापेक्षस्वार्थसन्दोहसङ्गतिम् ।

ऋद्धैर्विधानमन्त्रार्थेर्वेद्यां श्रुतिमिवापराम् ॥ ४ ॥

प्रसन्तां नातिकुटिलां नातिसंक्षेपविस्तराम् ।

चित्रां बहुगुणां विष्णोः शय्यां भोगवतीमिव ॥ ५ ॥

विविधच्छन्दसं नानावृत्तालङ्कारवर्णकाम् ।

सेव्यां कामिजनस्यष्टां लिलतां प्रमदामिव ॥ ६ ॥

विषग्रहामयादीनां प्रशमोपायदर्शिनीम् ।

मन्त्रविम्बोषिध्यानैर्विद्यां सञ्जीविनीमिव ॥ ७ ॥

असुद्धित्रमहोच्चाटविद्वेषस्तम्भमोहनैः ।

उत्सादमारणोपायैर्दण्डनीतिमिवापराम् ॥ ८ ॥

पूतनानरकारिष्टदमनादौ विचक्षणाम् ।

सत्यभामासमाश्चिष्टां यथा मूर्तिं मुरद्विषः ॥ ९ ॥

सत्यभामासमाश्चिष्टां यथा मूर्तिं मुरद्विषः ॥ ९ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;र्ी' ग. पाठ:. २. 'रं' ख. पाठ:- ३. 'दि' ग. पाठ:. G. P. T. 3139. 500. 22-8-19. B

मनुभिर्बहुभिर्युक्तां दैवतैश्चापि तत्समम्। क्रतत्रेतादिकल्पेश्च शरदं ब्रह्मणो यथा ॥ १० ॥ निजसङ्केतमार्गज्ञैरधिगम्यां पृथग्विधैः । बन्त्रैर्दूरीकृतानर्थां दुर्गभूमिमिवापराम् ॥ ११ ॥ निर्गतद्वापरां धर्मतनयस्वर्गयोगतः । कलिप्रसङ्गकद्वकां कालस्येह गतिर्यथा ॥ १२ ॥ पादेश्चतुर्भिनीत्यर्थे भिन्नार्थप्रसवैर्युताम्। चतुर्यगक्रमायत्तां वैधसीमिब कल्पनाम् ॥ १३ ॥ एकामपि पृथग्लक्ष्यपूर्वीधीपरलक्षणाम् । मूर्ति विनायकस्येव गजवक्रां नराकृतिम् ॥ १४ ॥ महेन्द्रजालविज्ञानप्रश्चजननीं यथा। तद्विदां प्रत्ययावेद्यां मुक्तिदां शक्तिमैश्वरीम् ॥ १५॥ + + + + + + क + + + म + विभागतः। मोक्षप्रसाधनीं तत्तत्क्रमीवेद्यां त्रयीमिव ॥ १६ ॥ सप्रयोगा हि मनवः साङ्गदैवपुरस्क्रियाः। सच्छन्दोमुनिदिग्बन्धाः सध्यानाः सप्रयोजनाः ॥ १७ ॥ सविधानाश्च उक्ष्यन्ते मन्त्रास्ते स्युश्चतुर्विधाः । बीजानि बीजमन्त्राश्च मन्त्रा मालाख्यमन्त्रकाः ॥ १८ ॥ नानाक्षराणां संयोगाद् बीजं स्याद्वैकमक्षरम् । बीजमन्त्रा दशाणीधो मन्त्राः स्युर्विशतेरधः ॥ १९ ॥ विंशत्यणीधिका ये तु मालामन्त्रा भवन्ति ते । प्रायेण बाल्ये बीजानि सिद्धि यच्छिन्ति भूयसीम् ॥ २० ॥ बीजमन्त्रास्तु कौमारे मन्त्रा यौवनसिद्धिदाः। वार्द्धकेऽपि च सिध्यन्ति मालामन्त्राः सदैव हि ॥ २१ ॥ श्रद्धामिकसमभ्यासात् सर्वे सिध्यन्ति सर्वदा । मननत्राणधर्मित्वं वाचके दैवतस्य तु ॥ २२ ॥

१. 'माहेखां' ग. पाठः.

यत्र तन्मन्त्रसंज्ञं स्यान तद् बीजेषु वा भवेत्। अत्र रत्नत्रये —

> ''मननात् सवेभूतानां त्राणात् संसारसागरात्। मन्त्ररूपा हि तच्छक्तिर्मननत्राणधर्मिणी ॥'' इति । वाच्यवाचकयोरैक्यमधिगम्य गुरावि ॥ २३ ॥ तद् दैवतसमां भक्ति विदधीतात्मसिद्धये। लिपिवें सर्वमन्त्राणां शब्दानां चैव मातुका ॥ २४ ॥ सा तु शक्तेः समुत्पन्ना शक्तिबीजात्मिका मता। निर्विकल्पात्मकं ब्र(इ) यन्नित्यानन्दविग्रहम् ॥ २५॥ शिवं तदचलं विश्वस्वभावं भासकं परम्। सुसूक्ष्मं चिद्धंनं व्यापि सर्वगं तदणोरणु ॥ २६ ॥ महतोऽपि महच्छुद्धमिच्छाज्ञानिक्रगोदयम् । आदिसर्गमुखे ज्ञानचिकीषीयत्रधारणात् ॥ २७ ॥ स्वशक्तिव्यक्तिमाधते प्रदीपः स्वप्रभामिव । सत्त्वं रजस्तमश्चेतैच्छुक्करक्तासितप्रभम् ॥ २८ ॥ शक्तिभवत्यजा होका विश्वोद्भवविधायिनी । सा शक्तिर्विन्दुतामेंति बिन्दुः सोऽपि त्रिधा भवेत् ॥ २९ ॥ बिन्दुर्नादो रवश्चेति सँ रवोऽव्यक्तमिष्यते । अव्यक्तादुदितं तत्त्वं महान्नाम त्रिभेदकम् ॥ ३०॥ महतश्चाप्यहङ्कारस्रोधा स च निगद्यते । वैकारिकस्तैजसश्च भूतादिरिति चापरः ॥ ३१ ॥ तस्माच्छाकादहङ्काराद्धकारो घोषवानभूत्।

अत्र श्रीकालोत्तरे —

''नादाख्यं यत् परं बीजं सर्वभूते व्ववस्थितम् ।

৭. 'मं' स्त. पाठः २. 'त्त', ३. 'ব গুরু' ग. पाठः. ४. 'सा' অ. पाठः

मुक्तिदं परमं दिव्यं सर्वसिद्धिप्रदायकम् ॥ सान्तं सर्वगतं शून्यं मात्राद्वादशभिः स्थितम् । हस्वा ब्रह्म समारूयाता दीर्घा ह्यक्तानि षण्मुख!॥'' इति ।

#### रतत्रयेऽपि —

"स तु शब्दश्चतुर्धा वाग्वैखर्यादिविभेदतः। जायते बिन्दुसंक्षोभादनन्तस्यार्थसिद्धये ॥" इति । शक्तिर्नादी महामाया व्योमेति च चतुर्विधम् ॥ ३२ ॥ बिन्दोरेवास्य दु पुनश्चतस्रो वृत्तयः स्मृताः । वैखरी मध्यमा चैव पश्यन्ती चापि सूक्ष्मया ॥ ३३ ॥ उयुत्कमेण भवन्त्येताः कुण्डलिन्यादितः कमात् । सूक्ष्मा कुण्डलिनीमध्ये ज्योतिमीत्रात्यणीयसी ॥ ३४॥ अश्रोत्रविषया तस्मादुद्गच्छन्त्यूर्ध्वगामिनी । स्वयंप्रकाशा पश्यन्ती सुबुझामाश्रिता भवेत् ॥ ३५ ॥ सैव हत्पङ्कजं प्राप्य मध्यमा नादरूपिणी । अन्तःसञ्जलपमात्रा स्यादविभक्तोध्वेगामिनी ॥ ३६॥ सैवोरःकण्ठताळुस्था शिरोघ्राणद्विजोपगा । जिह्वामूलोष्ठनिष्टचूता ऋतवर्णपरिग्रहा ॥ ३७ ॥ शब्दप्रपञ्चजननी श्रोत्रप्राद्या तु-वैखरी। हकारः सविकारोऽथ रेफेण समयुज्यत ॥ ३८॥ ईकारमभजत् तस्माद् बिन्दुनादविभूषितः । शक्तिबीजं हि तद्योगात् प्रपञ्चोत्पत्तिकारणम् ॥ ३९ ॥ हरत्वाच हरित्वाच पुंपकृत्योस्तु युक्तयोः । श्चिष्टोचारितयोः शाब्दं रूपं तद्वीजमीरितम् ॥ ४० ॥ हकारस्त भवेत प्राणो रेफो विहरुदाहृतः। ईकारस्तु भवेन्माया बिन्दुरीश्वर उच्यते ॥ ४१ ॥

नादः सदाशिवो ज्ञेयो नादान्तस्तु शिवः स्वयम् ।
हकारो व्यक्तिमापन्नो हार्दघोषविविक्षितः ॥ ४२ ॥
अकारतां गतस्तस्य भेदो ह्यक्षरसङ्गतिः ।
कैकारान्तान्यकारादिन्यक्षराणि षडस्य तु ॥ ४३ ॥
विकृतिः स्याद् विशेषेण रेफस्य तु ऋ ऋ ऌ ॡ ।
ईकारभेदतस्त्वासन्नेकाराद्यक्षराणि षट् ॥ ४४ ॥
इत्थं षोडशघोत्पन्नाः स्वरौख्याः शक्तिबीजतः ।
शक्त्यङ्गत्वात् कलास्ते स्युरमृतांशुकलात्मकाः ॥ ४५ ॥
हस्वाः स्वरा विन्दुयुताः पुमांसोऽग्न्यर्करूपिणः ।
दीर्घस्वरा विसर्गान्ताः स्वीलिङ्गाः सोमरूपिणः ॥ ४६ ॥
ऋऋछळ्वतुष्कं तु सौम्यामेयं नपुंसकम् ।
स्वराणामुदयाद्यं तु पुरस्तादिह लिख्यते ॥ ४० ॥

इति स्वराधिकारः।

हकारः शब्दगुणवानकारमस्जत् पुरः ।
व्योज्ञः स्पर्शगुणो वायुः स्पर्शाख्याः कादयोऽभवन् ॥ ४८ ॥
पञ्चपञ्चाक्षरास्ते स्युः पञ्चवर्गास्त्विनात्मकाः ।
याद्यक्षरचतुष्कं तु वाय्विमक्षमाम्भसां तनुः ॥ ४९ ॥
स्पर्शो रूपं तथा गन्धो रसाख्यस्तद्भुणाः कमात् ।
शेषास्तु व्यापकाः शाद्याः सामीषोमाः स्वरस्पृशः ॥ ५० ॥
इत्थं पञ्चाशदुत्पन्ना वर्णाः शक्तिप्रभेदतः ।
कादयः पञ्चविंशाणी यादयः शादयस्तथा ॥ ५१ ॥
स्थानप्रयत्नभेदेन जायन्ते खल्वकारतः ।
अकारादिस्वरैर्युक्तहलां योगान्मिथोऽपि च ॥ ५२ ॥

१. 'उ' ख. पाठः. २. 'ध', ३ 'राः शक्तिप्रभेदतः' ग. पाठः.

शब्दप्रपञ्चः सर्वोऽपि विचित्रं जायते स्फुटम् । हलामधिकारः।

सैव शक्तिर्द्धिधा भूता तारो वाग्भवमित्यपि ॥ ५३ ॥ अकारश्चाप्युकारीऽथ मकारो बिन्दुनादवान् । ताराख्यः प्रणवो होष शब्दब्रह्मात्मको मतः ॥ ५४ ॥ अईमबिन्दुनादाव्यं वाग्भवं बीजमीरितम् । विश्ववारैम्तिदं तत्तु वागीश्वर्यास्तनुर्भवेत् ॥ ५५ ॥ प्रणवस्तु शिवः साक्षाद् वाग्भवं शक्तिरैश्वरी । शक्तिबीजं तथा ताँरो वाग्भवं च ततः परम् ॥ ५६ ॥ अकारादीनि पश्चाशदक्षराण्यनुपूर्वशः । तद्भेदजाश्च या वाचो देशभाजा विलक्षणाः ॥ ५७ ॥ वेदाः साङ्गाः पुराणानि शास्त्राणि विविधानि च । आकाशादीनि भूतानि तन्मात्राणीन्द्रियाणि च ॥ ५८ ॥ मनो बुद्धिरहङ्कारो रागः कालः कलास्तथा । बहुना किं प्रलापेन यः शब्दार्थात्मकोऽखिलः ॥ ५९ ॥ प्रपञ्चः शक्तिजो ह्येष शक्तिस्तस्मानु मातृका । अस्यां तु मातृकाख्यायां लिपित्वं लिख्यते यतः ॥ ६० ॥ अक्षरत्वं क्षराभावाद् वर्णत्वं वर्णसङ्ग्रहात्। अर्णत्वममृतात्मत्वादणीं उम्भः कथ्यते यतः ॥ ६१ ॥ खानिलाग्न्यब्धरिज्याख्या हयरेफा वलावपि । उपादानानि विश्वात्ममातृकायास्तु पञ्च वै ॥ ६२ ॥ अवर्गीऽस्या मुखं साङ्गं कचवर्गी भुजद्रयम्। टतवर्गी तथा पादौ पार्श्वयुग्मं पफ्तौ मतौ ॥ ६३ ॥

१. 'रक्ष'म', २. 'ज्ञेयः श' ग. पाठः. ३. 'भा' स्त. पाठः. ४. 'री' ग. पाठः. ५. 'सा' ल. पाठः.

पृष्ठं बकारो नाभिस्त भकारो हृन्मकारतः । त्वगसङ्मांसमेदोस्थिमजाशुक्कानि यादयः ॥ ६४ ॥ धातवः सप्त वर्णाः स्यहंकारः प्राण इष्यते । स्फूर्तिः क्षकारः सक्रोधो विश्वलोकमयी तनुः ॥ ६५ ॥ भराद्याः सप्त ये लोकाः पातालानि च सप्त वै। ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तं मात्रकायां व्यवस्थितम् ॥ ६६॥ सूर्यासास्त ग्रहाः सप्त वर्गेभ्यः पृथगुद्रताः । अवर्गादुद्गतः सूर्यः कवर्गादपि भूसुतः ॥ ६७ ॥ चवर्गाद् भागवो ज्ञस्तु टवर्गाद् ता(लि ! दि) काद् गुरुः। पवर्गाच शनिश्चन्द्रो यवर्गादभवद् विभुः ॥ ६८॥ नक्षत्राण्याश्चिनादीनि मेषाद्या राशयस्तथा । मातृकाक्षरसम्भेदात् कथ्यन्ते परतोऽत्र वै ॥ ६९ ॥ पञ्चाशदक्षरेभ्यस्तु पञ्चाशद् रुद्रमूर्तयः। समुद्रतास्तथा रुद्रशक्तयस्तत्प्रसंख्यया ॥ ७० ॥ विष्णुमूर्तिविशेषाश्च तावत्यो विष्णुशक्तयः। ओषध्यश्चापि पञ्चाशदष्टत्रिंशत् कलास्तथा ॥ ७१ ॥ तारात् पञ्चप्रभेदात् तु पञ्चाशद्भवन् कलाः । एवं हि मातृकोत्पत्तिरागमोक्ता प्रदर्शिता ॥ ७२ ॥ प्रपञ्चसारकथिता यथावदिह सङ्ग्हात् । अत्रोद्धियन्ते बीजानि बीजमन्त्राः समन्त्रकाः ॥ ७३ ॥ उद्धारन्यत्ययादि स्यान्मालामन्त्रेषु करूपना । ततः परं यथापाठं विज्ञेया निपुणैः स्फुटम् ॥ ७४ ॥ हंफट् वषट् नमो वौषडङ्गानि परिवारकाः। यथावदत्र लिख्यन्ते भगवच्छब्दसंयुतौः ॥ ७५॥ युक्ताक्षराणि च स्पष्टं स्वाहाकारे च ठद्वयम् । दण्डार्घेन्दुर्भवेद् ।बेन्दुः सर्गो बिन्दुद्वये मतः ॥ ७६ ॥

<sup>&#</sup>x27;तम' ग. पाठः: २. 'द्वेन्दू भवे' ख. पाठः.

मन्त्रास्तु मनवः ख्याताः ककारो ब्रह्मसंज्ञितः। विषकाली मकारः स्याद् धातवो यादयो मताः ॥ ७७ ॥ त एव मरुद्मी लाम्भांसि वान्ता भवन्ति हि। खः प्राणभुवनेशाख्या हकारः शिवसंज्ञितः ॥ ७८ ॥ कचवर्गी टती तद्वद व्यत्यस्ती हि परस्परम् । पफबाश्च भमक्षाश्च व्यत्ययं ते त्रयस्त्रयः ॥ ७९ ॥ यशवर्गी मिथस्तद्वदु वेधी व्यत्यस्तवर्णको । स्वरेष व्यत्ययो नेष्टस्तद्वद् युक्ताक्षरेष्विप ॥ ८० ॥ श्रीकण्ठाद्याश्च ये रुद्रा न्यासस्थानानि वा लिपे: । तत्तदक्षरविज्ञप्त्ये सङ्केताय भवन्ति हि ॥ ८१ ॥ संख्यास्त्रंतगणो देवा भूतानि भुवनानि च। यथासङ्ख्यं तथा विद्यात् स्वराः सप्त दिशो दश ॥ ८२ ॥ बाणास्तु पञ्च वै सप्त समुद्रा मुनयस्तथा। वेदाश्चत्वार एव स्युख्नयो रामास्त्रयोऽमयः ॥ ८३ ॥ नन्दास्तु नव चरवारो युगा वेद्या रसाश्च षट् । उक्तात्युक्ता तथा मध्या प्रतिष्ठा सुप्रतिष्ठिता ॥ ८४ ॥ गायञ्याप्णिगनुष्टुप् च बृहती पङ्किरेव च। तृष्ट्रपु च जगती तद्वत् ततोऽतिजगती मता ॥ ८५ ॥ शकरी चातिशकयी हाष्ट्रिरत्यिष्टरेव च । धृतिश्चातिधृतिश्चैव कृतिः प्रकृतिराकृतिः ॥ ८६ ॥ विकृतिः संकृतिश्चैव प्रोक्ताभिकृतिरुत्कृतिः । एतासां छन्दसां संख्या काचिदत्र विधीयते ॥ ८७ ॥ तत्त्वसंख्या भवेद् यत्र प्राह्मं षट्त्रिंशदेव हि । तथा षट्त्रिंशदेव स्युः शैवे तत्त्वानि संख्यया ॥ ८८ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;स्त्यतुगुणे।' ख. पाठः,

कटपायचतुर्वर्गा नञसन्धिस्वरैर्धतैः । नवभिर्नवपञ्चाष्टवर्णैः संख्यात्रं वा भवेत् ॥ ८९ ॥ सङ्केताधिकारः ।

इत्ययं वस्तुनिर्देशो प्रन्थेऽस्मिन् विदितो यथा। सुसावनोधो ह्यर्थानां भवत्येवेष्टसिद्धये ॥ ९०॥

शब्दब्रह्म यदेकमक्षरमजं चैतन्यमात्रं यतो विश्वोत्पत्तिविनाशपालनविधौ नित्योत्थिता मूर्तयः । यसादक्षरविम्रहा भगवती जाता स्वयं मातृका तच्छाक्तं प्रणवास्त्यबीजमिखलं न्यम्रोधबीजं विदुः ॥ ९१ ॥

> इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेशमिश्रविरिते तन्त्रसारपद्धतौ वस्तुनिर्देशमातृकोपपत्तिनिर्णयो नाम

> > प्रथमः परलः । व हात्र । छत्री व्यक्ति

अथ द्वितीयः पटलः।
श्रीकण्ठोऽनन्तस्क्ष्मौ च त्रिमूर्तिरमरेश्वरः।
अश्वीशो भारभूतिश्व तिथीशः स्थाणुको हरः॥ १॥
श्रण्टीशो भौतिकः सद्योजातश्चानुप्रहेश्वरः।
अक्र्रश्च महासेनः षोडशैते स्वरेश्वराः॥ २॥
अथ क्रोधेशचण्डेशपञ्चान्तकशिवोत्तमाः।
एकरुद्रश्च कूर्मैकनेत्रौ च चतुराननः॥ ३॥
अर्थनारीश्वरश्चोमाकान्तेश्चाषडिडिण्डिनौ॥ १॥
अत्रिमीनौ च मेषश्च लोहितोऽथ शिखी तथा।
छगलण्डो द्विरण्डश्च महाकालोऽथ पालिना॥ ५॥

<sup>). &#</sup>x27;य', १. 'कृतो नि', १. 'न गुरुदेवपद्धती तन्त्रसारे वस्तु' ग. पाटः ४. 'श्वा' स पाठः ६. 'न्तोऽथ ष' ग. पाडः

भुजक्रश्च पिनाकी च खड्गीशो बक एव च।
ततः श्वेतो भृगुश्चैव तथैव लकुलीश्वरः ॥ ६ ॥
अन्त्यः संवर्तकाख्यः स्याद् रुद्धाः पञ्चाशदीरिताः ।
रुद्धाधिकारः ।

पूर्णोदरी च विरजा तृतीया शाल्मली भवेत् ॥ ७ ॥ लोला च वर्तुलाक्षी च दीर्घघोणा ततो भवेत । सुदीर्वमुखिगोमुरूयी दीर्घजिह्या ततो भैवेत् ॥ ८॥ कुण्डोदरी चोध्वकिशी तथैव विकृतानना । ततो ज्वालामुखी चोल्कामुखी श्रीमुख्यथो भवेत ॥ ९ ॥ विद्यामुखी च कथिताः षोडश स्वरशक्तयः। महाकालीसरस्वत्यौ सर्वसिद्धाद्यगौर्यथा ॥ १०॥ ततस्रेलोक्यविद्या स्याद् मन्त्रशक्त्यात्मशक्तिके। भूतमाता भवेत पश्चात ख्याता लम्बोदरी ततः ॥ ११ ॥ द्राविणी नेगरा चैव खेचरी चापि मञ्जरी । रूपिणी वीरिणी वैव काँटरी पूतना तथा ॥ १२ ॥ भद्रकाली गोमिनी च शङ्किनी गर्जिनी ततः। कालरात्रीकपार्दिन्यौ परतः कर्वणी मता ॥ १३ ॥ महाज्ञाना जया चैव सुमुखा रेवती ततः । माधवी वारुणी चैव वायवी परतो भवेत् ॥ १४ ॥ रक्षोवधारिणी चान्या ततस्तु सहजा भवेत्। लक्ष्मीमीया च पञ्चाशदेता वै रुद्रशक्तयः ॥ १५ ॥ रुद्रशक्तयः।

केशवः प्रथमा मूर्तिस्ततो नारायणाह्वयः । माधवस्त्वथ गोविन्दो विष्णुश्च मधुसूदनः ॥ १६ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;को' ख. पाटः २. 'मता॥', ३. 'शक्तित्रेलो' ४. 'ब', भ-रा', ६. 'विरणा', ७. 'रोदिनी पू ग पाढः.

तिविकमो वामनश्च श्रीधराख्यो ह्विकराट् ।
पद्मनाभो दामोदरो वामुदेवस्ततो भवेत् ॥ १७ ॥
सङ्क्ष्वणश्च प्रद्युक्तोऽनिरुद्धश्च स्वराधिपाः ।
ततश्चकी गदी शार्क्को खड्गी शङ्को हली तथा ॥ १८ ॥
मुसली शूलिना पाशी तथा स्यादङ्कुशी ततः ।
मुकुन्दे। नन्दजो नन्दी नरो नरकजिद्धरिः ॥ १९ ॥
कृष्णः सत्त्वः सात्त्वतश्च शौरिः शूरो जनार्दनः ।
मूधरो विश्वमूर्तिश्च वैकुण्ठपुरुषोत्तमौ ॥ २० ॥
बली बलानुजो बालो वृषष्ठश्च वृषस्तथा ।
हंसो वराहो विज्ञेयौ नृसिंहश्चेति विष्णवः ॥ २१ ॥

### विष्णुमूर्त्यधिकारः।

कीर्तिः कान्तिस्तुं ष्टिपुष्टी धृतिः शान्तिः किया(तथा दया)।
मेधा च हर्षिणी श्रद्धा लज्जा लक्ष्मीः सरस्वती ॥ २२ ॥
प्रीतिरत्यौ स्वराणां तु श्रुक्तयः स्युरिमाः कमात्।
जया दुर्गा प्रभा सत्या चण्डा वाणी विलासिनी ॥ २३ ॥
विजया विरजा विश्वा विमदा नन्दना स्मृतिः।
ऋद्धिः समृद्धिः सिद्धिश्च बुद्धिर्भक्तिमेतिः क्षमा ॥ २४ ॥
रमोमा क्वेदिनी क्विजा वसुदा वसुधा परा।
परा परायणा सूक्ष्मा सन्ध्या प्रज्ञा प्रभा निशा ॥ २५ ॥
अमोधा चेति पञ्चाशद्वर्णोक्ताँ विष्णुशक्तयः।

### विष्णुशक्त्यधिकारः।

ओषध्योऽप्यय चन्दनद्वयलघूकपूरकौशीरंरु-ग्वीबेराणि तकोलजातिसहिता मांसीमुरं चोरकम्। प्रनथी भास्तरवर्तिनी च कथिता ह्यश्वरथिवश्वौ गुहारक्तश्चापि लवक्ककुम्भिसहिता वन्दिन्यथोदुम्बरः ॥ २६॥
कार्फ्यम्बुदशङ्खपुष्पिशिखिनीप्रक्षामिन्थास्तथा
सिंहींदर्भकुशापराजितयुतः स्याद् रोहिणोः डुण्डुकः ।
स्याता स्याद् बृहती च पाटलतरं चैत्रातुलस्यावपामार्गः शकलतामधुत्रतहरिकान्तामुसस्योऽपि च ॥ २०॥
स्याद् भीता हरितालिका हरिवधुस्तद्वत् सहा श्रीलता
भद्रा चेति यथाक्रमेण तु लिपेरोषध्य उक्तास्त्विमाः ।
याभिः स्याद् गुलिकाकषायभसितैरालेपनस्वापनाह्यस्मीवीग्विभवोऽपमृत्युविजयो रक्षाकरं पावनम् ॥ २८॥

## लिप्योक्ध्यधिकारः।

अमृता मीनदा प्षा तृष्टिपुष्टचौ रितर्भृतिः ॥ २९ ॥
शिक्षिनी चिन्द्रका कान्तिज्योंत्स्ना श्रीः प्रीतिरङ्गनौ ।
पूर्णा पूर्णापृता चेति कलाः स्युः खरसम्भवाः ॥ ३० ॥
तपनी तापनी धूम्रा मरीचिज्वीलिनी रुचिः ।
सुषुम्ना भोगदा विश्वा बोधनी धारणी क्षमा ॥ ३१ ॥
कादिद्वादशवर्णानां ठान्तानां क्रमशः कलाः ।
धूम्राचिरूप्मा ज्वलिनी ज्वालिनी विष्फुलिक्निनी ॥ ३२ ॥
सुश्रीः सुरूपा कपिला ह्व्यकव्यवहे तथा ।
याद्यर्णयुक्ताः कथिता दशैतौस्तु कलाः क्रमात् ॥ ३३ ॥

# अष्टत्रिंदात्कलाधिकारः ।

पञ्चभेदस्य तारस्य पञ्चाशदभवन् कलाः । सृष्टिश्चद्धिः स्मृतिर्मेधा कान्तिर्रुक्ष्मीर्धृतिः स्थिरा ॥ ३४॥

<sup>9. &#</sup>x27;म्ला', २. 'दा' ग. पाठः. ३. 'वैता क' ख. पाठः. ४. 'बुं' ग. पाठः.

स्थितिः सिद्धिरकारोत्थाः कला दश समीरिताः। ऋग्वेदब्रह्मसृष्ट्येथीः प्रपञ्चे कथितं यथा ॥ ३५ ॥ जरा च पालिनी शान्तिरैश्वरी रातिकामिके । वैरदाह्नादिनी प्रीतिर्दीर्घा चोकारजाः कलाः ॥ ३६ ॥ यजुर्विष्णुसमायुक्ता जगतः स्थितिहेतवः । तीक्ष्णा राद्रा भया निद्रा तन्द्री क्षुत् कोधनी किया ॥ ३७ ॥ उत्कारिका च मृत्यश्च मकारप्रभवाः कलाः। सरुद्रसामवेदार्स्ताः रूयाताः संहतये कलाः ॥ ३८ ॥ पीता श्वेतारुणा गौरी बैन्दवाः सूर्यदेवताः । चतस्रः साथवीवेदाः सेश्वराः सर्वकामदाः ॥ ३९ ॥ निवृत्तिश्च प्रतिष्ठा च विद्या शान्तिस्तथैव च । इन्धिका दीपिका चैव रेचिका मोचिका ततः ॥ ४०॥ सूक्ष्मासूक्ष्मामृताज्ञाना मृता चाप्यायनी ततः । व्यापिनी व्योमरूपा च अनन्ता चापि नादजाः ॥ ४१ ॥ कलाः षोडश संख्याता भुक्तिमुक्तिपदायिकाः । सदाशिवात्मिकास्त्वेताः सामान्येन व्यवस्थिताः ॥ ४२ ॥

# इति प्रणवकलाधिकारः ।

केशान्ते मुखवृत्तेऽक्ष्णोः श्रोत्रयोर्घाणयोरपि । गण्डयोरोष्ठयोर्दन्तपङ्कचोर्मुधीस्ययोः स्वरान् ॥ ४३ ॥ कवर्ग दक्षिणे हस्ते चवर्गमितरे भूजे । टतवर्गी तथा पद्भगं पफी पार्श्वद्वये न्यसेत् ॥ ४४ ॥ पृष्ठे नाभी च हृदये न्यसेद बभमसंज्ञितान् । त्वगसृङ्मांसमेदोस्थिमजाशुक्कार्सुपङ्कजे ॥ ४५ ॥

१. 'ष्ट्यत्थात् प्र', २. 'परताहा', ३. 'री चैवमत्युपा म', ४. ख्याः' ग. पाठः. ५. 'ह्ये', ६. 'नि' ग. पाठः,

हृत्स्थे तत्पत्रगीन् यादीनष्टाणीनात्मनि न्यसेत् । क्षकारं कर्णिकायां तु सर्वशैः संस्मरन् न्यसेत् ॥ ४६ ॥

#### लिपिन्यासस्थानाधिकारः।

स्थानान्यक्तान्यकारादिवर्णानां कमशोऽधना । लिपेन्यांसिवशेषास्तु लिख्यन्ते साङ्गदैवतम् ॥ ४७ ॥ लिप्यणैरेव बिन्द्वन्तैन्यीसः शुद्धलिपेः स्मृतः । सञ्जीवनि! ऊर्ध्वकेशिनि! जबलितशिखिशिखें! त्रेलोक्यँरूपिणि! सह-स्रपरिवर्तिनि! ओं हीं सैं। नेत्रत्रयाय वौषट् मारुतवारुणि! काद्यैः षड्वर्गकैर्युक्तान्यादावङ्गानि षड् लिपेः ॥ ४८ ॥ प्रायः सर्वोङ्गमन्त्राणां हृदयं स्यात्रमोन्तकम् । शिरः स्वाहान्तमुद्दिष्टं वषडन्तं शिखा भवेत् ॥ ४९ ॥ अन्ते हुं कवचस्य स्यात् फडन्तं चास्त्रमिष्यते । वीषडन्तं तथा नेत्रं नेत्रान्तं त्वेवमीरितम् ॥ ५० ॥ अस्नान्ताङ्गविधिः कापि तत्रास्नान्तं तु विन्यसेत् । षडङ्गस्यैव मन्त्रस्य कथ्यते नेत्रकल्पना ॥ ५१ ॥ पञ्चाङ्गस्य मनोस्तस्य नेत्रमन्त्रो न विद्यते । प्रागङ्गमन्त्रमुचार्य ततोऽङ्गं सचतुर्थिकम् ॥ ५२ ॥ नमःस्वाहादिकं पश्चाद् योजयेदज्ञमुद्रया । प्रसारिताङ्गार्लेहिस्ततलं तु हृदये न्यसेत् ॥ ५३ ॥ कश्चितामाङ्गलिम्काङ्गष्ठं शिरसि तत् पुनः । बद्धमुष्टिनिस्पृष्टेन त्वङ्गुष्ठाग्रेण वै शिखाम् ॥ ५४ ॥ वपुः स्वमस्पृशन्नूध्वेमुत्क्षिप्य तु करद्वयम् । आकुञ्चिताङ्गुलोत्तानतलं दक्षिणवामयोः ॥ ५५ ॥

 <sup>&#</sup>x27;कान्' खं. पाठः र. 'गं', ३. 'खे! भयात्रे' ग. पाठः. ४. 'क्यस',
 'हीं हं सी ने', ६. 'लिं हस्त' ख. पाठः.

पार्श्वयोरानयेद् रक्षामानाभेः कवचं तु तत् ।
तावेवाकण्ठमुत्किप्य करौ सङ्कुचिताङ्गुली ।। ५६ ॥
ज्येष्ठाम्रकान्ततर्जामाच्छोटिकोत्सर्जनात् पृथक् ।
अस्त्रं स्यानेत्रमुद्रा तु दक्षिणांनमुष्टिबन्धनात् ॥ ५७ ॥
उत्सृष्टानामिकामध्यातर्जाभिः सहसाम्रतः ।
नेत्रत्रयस्पर्शनेन भवेनेत्रद्वयं यदि ॥ ५८ ॥
तत्र तर्जनिकामध्यायोगानेत्रद्वयं स्पृशेत् ।
गुक्कं पीतं ज्वलज्ज्योतिर्विग्रुद्वणं हुताशभैम् ॥ ५९ ॥
रक्तं चाप्यक्रषट्कं च सामान्येन पृथक् कमात् ।
अङ्काधिकारः ।

मुद्रार्थेस्फिटिकाक्षसूत्रकलशांश्चाबिश्रती पुस्तकं हस्तैर्दक्षिणपूर्वकैश्विणयना शुक्कसगालेपना । कुन्दाभाक्षर्विश्रहा शशिकलीं मौलौ प्रसन्नानना धत्ते या लिपिदेवताम्बुजगता मुक्ताभरालङ्कृता ॥ ६०॥

पञ्चाशद्वर्णमूर्ति तामवं ध्यात्वा संविभहे ॥ ६१ ॥
स्थानेषु क्रमशो न्यस्य पूर्वोक्तेषु जपेलिपिम् ।
पञ्चाशत्संख्यया नित्यं यावलक्षं प्रपूर्यते ॥ ६२ ॥
तिलैक्षिमधुराक्तेस्तु हुत्वा शक्त्यनुरूपतः ।
वाग्विशुद्धिमसौ विन्देत् कविता चास्य जायते ॥ ६३ ॥
प्रन्थतत्त्वार्थविद् विद्वान् प्राज्ञो नीरोगविभहः ।
संसाध्येवं लिपि देवीं सिद्धसर्वमनुर्भवेत् ॥ ६४ ॥

शुद्धिषिः।

सरुद्रांस्तु जपेद् वर्णान् प्राग्वद् विन्यस्य तु कमात् । न्यासः श्रीकण्टपूर्वोऽसौ क्षुद्ररोगादिशान्तिदः ॥ ६५ ॥

ь. 'णो मुष्टि', २० 'नम्' ३. 'क्ष' ग. पाठः. ४. 'ला' ख. पाटः. ५. 'स' ग. पाठः

मं मं अं अं आं आं के व च इं र क्ष इल्लेखाव्योमसौपूर्वममून्यङ्गानि षट् कमात्। श्रीकण्ठादि।

लिप्यणीनि सिबन्दूनि रुद्रशक्तिविभक्तिहृत् ॥ ६६ ॥
यक्तानि विन्यसेदेष श्रीकण्ठादिः सशक्तिकः ।
अङ्गानि प्राक्तनान्येवँ तुल्यान्यस्यापि कल्पयेत् ॥ ६७ ॥
न्यासयोरनयोश्छन्दो विराडित्यभिधीयते ।
श्रीब्रह्मा मुनिरुद्दिष्टो वाग्देवी दैवतं भवेत् ॥ ६८ ॥
द्वितीयस्यार्धनारीशो न्यासस्येत्यपि केचन ।
साक्षस्रकलशोर्ध्ववाहुयुगलां चाधः समुद्राभयं
हृस्तं दक्षिणमन्यतः सवरदे यस्याः करे पुस्तकम् ।
ध्यायेत् तां शशिखण्डमण्डितजटां देवीं त्रिनेत्रां सितां
श्रीकण्ठाद्यधिदेवतां च धवलैराकल्पकैर्भूषिताम् ॥ ६९ ॥
सिन्दूरहेमोभयभागवर्णं त्वधीम्बिकं साङ्कुशपाशहस्तम् ।
साक्षाविलें स्वेष्टदपाणिमीशं श्रीकण्ठपूर्वे स्मरतु स्वसिद्धौ ॥ ७० ॥

सराकिश्रीकण्डन्यासः।

तारं सशक्तिलिप्यणैरजपा सोऽहमेव च ॥ ७१ ॥
प्रपञ्चयागन्यासोऽयं न्यासजप्यादिनेष्टदः ।
लकुली बिन्दुमान् सर्गी भृगुश्चाप्यजपामनुः ॥ ७२ ॥
ऋषिर्वद्यास्य गायत्री छन्दः स्याद् देवतापि च ।
परमात्मा परं ज्योतिध्येयः स्वहृदयाम्बुजे ॥ ७३ ॥

सशाक्तिठद्वयं इत् स्याच्छिरः सोऽहमिहोच्यते ।

१. 'क च' ग पाठः. २. 'ई ई क्ष क्ष' ख. पाठः. ३. 'बी', ४. 'घु', ५. 'ले' ग, पाठः. ६. 'णैसाधी' ख. पाइः.

अजपा तु शिस्ता ज्ञेया वर्मेव कवचं स्मृतम् ॥ ७४ ॥
तार एव तु नेत्राणि हरीशाणीविहास्त्रकम् ।
कर्णस्तु हरिबीजं स्याद् विषमीशाक्षरं विदुः ॥ ७५ ॥
ध्येया स्यादभयाक्षस्त्रशुकधृग् या पुस्तकं विश्रती
देवी पाण्डुरपुण्डरीकपटलस्वच्छेन्दुकुन्दद्युतिः ।
हृद्याङ्गी मणिकुण्डला त्रिनयना कोटीरभारोज्ज्वला
सार्धेन्दुः सितमाल्यगन्धवसना ब्राह्मी प्रपश्चेश्वरी ॥ ७६ ॥

#### प्रपञ्चयागन्यासः।

शक्ताधैर्वा लिपेर्वणैः शक्तिः श्रीपूर्वकैस्तु वा ।
शक्तिः श्रीमन्मशाधैर्वा मोमानक्रादिकैस्तु वा ॥ ७७ ॥
न्यासाः समृद्धिकास्त्वृद्धौ मुनिरेषां प्रजापितः ।
छन्दैस्तु दैवी गायत्री मोमानक्रास्तु देवताः ॥ ७८ ॥
स्वादिवीजैर्यशालिकं षडक्रानि भवन्ति हि ।
उमादिदेवताः समृत्वा न्यासे ध्येया सरस्वती ॥ ७९ ॥
मन्दारदामकलितेन्दुजटािकरीटा
सिन्दूररेिचरिभरामवपुश्चिनेत्रा ।
कुन्दावदातवसनाङ्कुशपाशिवद्यान्
सन्दोहपक्रजकरावतु भारती वः ॥ ८० ॥

### समृद्धिन्यासः।

कैलासनस्थो लकुली वामाक्षाधिशशाङ्कवान् । लिप्यणोभयगो न्यस्तः क्षोभणीन्यास ईरितः ॥ ८१ ॥ कार्मोरूढस्तु लंकुली प्राग्वद् दीर्धस्वरैर्युतः । यथालिङ्गं षडङ्गानि छन्दो गायत्रमेव हि ॥ ८२ ॥ वामदेवो मुनिः कामो दैवतं चाक्षरेश्वरी ।

९. 'न्दो देशी च गा', १. 'रजाव', ३. 'का' ग. पाठः. ४. 'सरू-डास्त्र' ख. पाठः.

सिन्द्रारुणसुन्दरीङ्गरुचिरा रक्ताम्बरालेपना
मन्दारावृतकुन्तला स्मितमुखी गण्डोल्लसत्कुण्डला ।
ध्येया स्याद् दधती करैः सरसिजं पाशाङ्कुशे पुस्तकं
बिम्बोष्ठी मणिभूषणा भगवती संक्षोभणी भृतये ॥ ८३ ॥
क्षोभणीन्यासः।

पाशश्रीशिक्तमद्नैिर्लिप्यर्णमदना रेमा ॥ ८४ ॥
लक्ष्म्यक्कुशकलाहृद्धिर्युक्तो न्यासंस्तु मालिनी ।
अनन्तो बिन्दुमान् पाशः श्रीबिन्द्वन्ताः स्वयं मनुः ॥ ८५ ॥
ब्रह्मा समांसवामाक्षदण्डो बीजं तु मान्मथम् ।
शक्तिः ख्याता तु कः सामिदन्तिबन्दुस्तथाङ्कुशम् ॥ ८६ ॥
कलास्त्वक्षरजा ब्राह्माः पश्चाशत् प्रणवोदिताः ।
वीप्सितानि स्ववीजानि सर्गी संवर्तकश्च षट् ॥ ८७ ॥
अङ्गान्यमूनि मालिन्याश्चन्दश्चोष्णगृषिर्गुहः ।
देवतास्य जगन्माता देवी त्रिपुरभैरवी ॥ ८८ ॥
न्यासश्चानेन होमश्च मधुरैः सर्वसिद्धिदः ।
जपध्यानादिना सद्यः सर्वानाक्षयेदिपि ॥ ८९ ॥
वन्ध्कारुणविग्रहां त्रिनयनां स्वताम्बरालेपनां
चश्चत्काञ्चनकुण्डलां सवरदां पाशाङ्कुशे विश्वतीम् ।
नीहारामलहारकुक्कुमरसराताध्रकश्रस्तनीं
ध्यायेत् तां तु कपर्दचनद्वशकलां सञ्याभयां मालिनीम् ॥ ९० ॥

#### माछिनीन्यासः।

पाशाक्कुशाभ्यां पुटितैिकंप्यणैः कर्पणी भवेत् । न्यासस्तु कादिषड्वभैः पाशाङ्कुशपुटैर्यथा ॥ ९१ ॥ पडङ्गानि भवन्त्यस्यच्छन्दोऽनुष्ठुप् प्रजापातिः । ऋषिवीग्वादिनी दैवं न्यासाद्येः सर्वसिद्धिदः ॥ ९२ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;रांसर' ग. पाढः. २. 'पुमान् ॥', ३. 'वैं', ४. 'न्यासादि' ग. पाढः•

ध्येया स्याद् रोचनाम्भोद्धतकनकवपुर्वछकीपुस्तकाभ्यां या सा पाशङ्कुशाच्या मणिगणरुचिरैर्भूषणैर्भूषिताङ्गी । कोटीराबद्धमौलौ धृतशाशिशकला रक्तगन्धाम्बराद्या स्वैक्यं वाग्वादिनीयं त्रिभिरपि नयनैर्भूविलाससितास्या ॥ ९३ ॥

## वाग्वादिनीन्यासः।

लिप्यणीनि सबिन्दूनि केशवाद्याश्च विष्णवः ।
तच्छक्तयश्च कमशो न्यस्तव्या स्युर्नमोन्तकम् ॥ ९४ ॥
केशवाद्यभिवेन्न्यासो विष्णुमन्त्रेषुँ सिद्धिदः ।
अष्टाक्षरतनुर्विष्णुर्देवता तमिष स्मरन् ॥ ९५ ॥
न्यसेच्छन्दस्तु गायत्री नारदोऽस्य मुनिर्भवेत् ।
देवी कुन्देन्दुगौरी स्फुरदमृतकलाहारिहाराभिरामा
ध्येया मालेयहृदं वपुरिष द्धती लेखनीं चाक्षस्त्रम् ।
सौधं कुम्भं च विद्यानिधिमिष जलजं जाटजूटाहितेन्दु
र्या सा क्षीमाम्बराह्या त्रिभुवननिमता षट्भुजा सित्रिणेत्रा॥ ९६ ॥

### केशवादिन्यासः।

एवंप्रकारा गदिता लिपेर्न्यासास्तु सिद्धिदाः ॥ ९७ ॥
एषामेकतरं न्यासमाश्रयदेव साधकः
न्यस्तिलिप्यर्णदेहस्तु जपहोमार्चनादिकम् ॥ ९८ ॥
कुर्यान्मन्त्रात्मरक्षार्थं तथा तत्कमिसिद्धये ।
न्यस्तां लिपिं ततो ध्यात्वा पूजयेन्मातृकाम्बुजे ॥ ९९ ॥
सप्तवर्गान्त्ययुग्माष्टदिक्पत्रं सितपङ्कजम् ।
बिन्दौ मदिमरुद्धान्त्यकर्णिकं स्वरकेसरम् ॥ १०० ॥
सप्तार्णवैः परिवृतं पृथ्वीविम्बेन वेष्टितम् ।
मातृकावर्णपद्माख्यं विषमृत्युजरापहम् ॥ १०१ ॥

१. 'री' ख॰ पाठः.. २. 'दि' ग. पाठः. ३. 'ति' ख. पाठः. ४. 'मा', ५. 'री', ६. 'खि' ग. पाठः.

चिन्तितं तच्छिरस्येव मृत्यक्ष्वेलरुजो हरेत् । ध्यात्वा द्राधाविधमध्यस्थं दिव्यस्फटिकमण्डपम् ॥ १०२ ॥ तत्र पीठाम्बुजे ह्यस्मिन् शक्तयोऽष्टौ दलायतैः। मेधा प्रज्ञा प्रभा विद्या धीर्धृतिस्मृतिबुद्धयः ॥ १०३ ॥ विद्येश्वरी च मध्यस्था ग्रुका शुक्काम्बरादिकाः। कृताञ्जलिद्धयकरास्तथैवोध्वकरद्वये ॥ १०४ ॥ द्धत्यः पुस्तकं कुम्भं शान्ताः सुन्दरमूर्तयः । विदिक्ष्वङ्गानि दिक्ष्वस्नं दलेषु नयनं पुरः ॥ १०५ ॥ ततः स्वराश्च तत्संख्यकलाभिरमृतादिभिः। अमृता मानसी तुष्टिः पुष्टिपीतिरतिश्रियः ॥ १०६ ॥ शान्तिः सुधा तथा कान्तिज्योत्सा हैमवती ततः। छाया च पूरणी वामाप्यमा चेन्द्रकलास्त्विमाः ॥ १०७ ॥ अमृतासारवर्षिण्यो द्वन्द्वशो दलगाः स्मरेत् । ततो वर्गाक्षराणि स्युस्ततो बाह्मचादिमातरः ॥ १०८॥ ब्रासी माहेश्वरी चैव कौमारी वैष्णवी तथा । वाराह्येन्द्री च चामुण्डी महालक्ष्मीश्च दिक्कमात् ॥ १०९॥ ततो दश दिगीशाः स्युरिन्द्रोऽभिर्यम एव च । निर्ऋतिर्वरुणो वायुर्धनदेशानकौ ततः ॥ ११०॥ प्रागादिदिक्षु तेऽष्टौ स्युरथेन्द्रेशानमध्यगः । ब्रह्मा स चोर्ध्वलोकेशोऽनन्तो वरुणरक्षसोः ॥ १११ ॥ अधीलोकेश्वरस्त्वेतान् षडावरणगान् यजेत्। मध्येऽब्जकर्णिकासंस्थां चेतनात्मतया लिपिम् ॥ ११२ ॥ खन्यासोक्ताकृतिं ध्यायेद्वपचारैर्यथोदितैः। आसनाबाहनार्ध्याणि पाद्यं चाचमनीयकम् ॥ ११३॥

२. 'गा:' ग, पाउं: २. 'ब' ख. पाठः

साक्रोपाक्तं तथा स्नानं वसनाभरणानि च । गन्धपुष्पे तथा धूपो दीपश्चरुनिवेदनम् ॥ ११४ ॥ अग्निकार्ये नमस्कारो राजपूजासमर्पणम् । षोडशोपचारः ।

एवं स्थण्डिलगामिष्ट्रा मनसा वा समर्चयेत् ॥ ११५॥ ऋष्यादीनिष विष्नेशं गुरुं चाप्युत्तरे यजेत् । ततोऽष्टपुष्पिकां कुर्यात् सा चाहिंसा क्षमा दया ॥ ११६॥ तथेन्द्रियाणां नियमो ज्ञानं भावाविश्चद्धता । अकोधो ध्यानमित्यष्टौ भावपुष्पाण्यनुक्रमात् ॥ ११७॥ आसनं चैव तन्मूर्त्तिदेवता चाक्रपञ्चकम् । इत्यद्दौ पूजयेन्मन्त्रैः स्यादेवं चाष्टपुष्पिका ॥ ११८॥ सिद्धये साधकेन्द्राणां देवतानां प्रसादने । प्रचेतव्यानि मन्त्राणां स्फुरणाय विशेषतः ॥ ११९॥ क्षमखेति ततो देवीं परिवारेश्च तैः सह । निरञ्जने लयं गच्छ शिरोन्तं मनुनामुना ॥ १२०॥ द्वादशान्ताम्बुजस्थन्दौ योजयेचेतनात्मिकाम् ।

## लिपिपूजाविधिः।

पूजाक्रमोदितं चक्रभूर्जहेमादिके लिखेत् ॥ १२१ ॥
तद्धारणेन सर्वार्थाः सिद्धचन्त्यस्याप्ययत्नतः ।
प्रातस्त्रिवारमनया जिपत्वाम्मः पिबेत् सुधीः ॥ १२२ ॥
संवत्सराद् भवेत् प्रज्ञा किवता चास्य जायते ।
अष्ठोत्तरसहस्रं तज्जपाद् ब्राझीरसं पिबेत् ॥ १२३ ॥
अहोरात्रमविच्छित्रमथवाप्युपरागयोः ।
पलं श्वेतवचाचूणं कर्षं तुरगगन्धिनी ॥ १२४ ॥

१. 'जपपू' ख. पाठः.

कृष्णा हारद्रा सिन्धृत्थं धात्री रुग् विश्वभेषजम्। प्रतिनिष्कं तु सब्चूर्ण्य घृतप्रस्थे विनिक्षिपेत् ॥ १२५॥ ब्राह्मीरसचतुष्यस्थे पचेनमृद्धमिपौकवित्। ब्राह्मीघृतमिदं प्राज्ञमनयायुतमान्त्रितम् ॥ १२६ ॥ पिबेत् सूर्योपरागे तु सर्वज्ञत्वमवाप्नुयात् । दिनादौ वा किहेत्रित्यं पञ्चाशद्भिमन्त्रितम् ॥ १२७ ॥ संवत्सराद् भवेत् पाजः कविर्विद्वतेसुसम्मतः। मध्ये तु मातृकापद्मे लिप्योषध्यम्बुपूरितम् ॥ १२८ ॥ कलशं विधिवन्नित्यं जपेद् दशशतं ततः। तेनाभिषिको मासेन वागायुःकान्तिकीर्तिभिः ॥ १२९ ॥ अरोगी युज्यते लक्ष्म्या वन्ध्या सूते सुतं शुभैम् । आधारशक्तिबिन्दूत्थां प्रभां सौषुम्नमार्गगाम् ॥ १६० ॥ द्वादशान्तेन्द्रगां ध्यात्वा तस्यां क्षाद्यक्षरं लिखेत् । विद्विसोमाभिसंप्रोतींद् रोगान्मुच्येत पातयन् ॥ १३१॥ लिपिमिति विदितार्थी विन्यसेदेकमार्गी गुरुमुखसमवाप्तां तां जपेच।पि लक्षम् । सितकुमुमतिलाज्यैस्तइशांशेन हुत्वा वशयति जगदिष्टं प्राप्तवागीश्वरोऽसौ ॥ २३२ ॥ ब्रहरिपुविषरोगान् विष्ठवान् हन्ति चान्यान् निजवपृषि परे वा न्यासतः स्वार्णसंख्यम् । जगति निखिलमन्त्राः साधिताः स्युर्ने नूनं न हि लिपिराभिराद्धा साधयेत् सर्वकामान् ॥ १३३

> इति श्रीमदीशानशिवगुहदेवपद्धतौ तन्त्रसारे श्रीकण्ठादिपटलो द्वितीयः।

१. 'ना कचित्' ग. पाठः. १. 'द्वान् सु' ख. पाठः. ३. 'नापूर्य ज' ग. पाठः. ४. 'तां', ५. 'भाम्' क. पाठः. ६ 'तं', ७. 'मद्गुरुदेवपद्धतौ श्रीकण्ठादिद्वितीयः पटकः । अथ' ग. पाठः

अथ सकलमनूनां मातृकों जन्मभूमिस्तद्धिकृतिविशेषां वर्गवर्गोदियुक्त्या ।
पृथगिह परिपाट्या लिख्यते च स्वराणामुद्यविहृतिवर्णेश्वाप्तिराश्यात्मिलिङ्गैः ॥ १ ॥

अविदितमनुवर्णप्रिक्तयाकार्यरूपः कथिमह फललिप्सुस्तज्जपादौ प्रवृत्तः । गणविषयविभागानौषधानामजानन् कुभिषगिव चिकित्सालोलुपो बालिशोऽसौ ॥ २ ॥

अविदितगजशिक्षश्चास्रणिर्वाधिरोहे-दविरलमद्धाराः संस्वन्तं गजेन्द्रम् । अगणितपरिग्रुद्धिर्मन्त्रतत्त्वानभिज्ञः

स पतित खलु मूर्खी देशिकः साधको वा ॥ ३ ॥

इति लिपिमनुचकव्याकियार्थस्त्वतोऽस्मिन् प्रकटितबहुमन्त्रो देशिकैर्वेदितव्यः । अकचटतपयाख्याः सप्त शाख्यश्च वर्ग-

स्तिबह रविशशिवर्णः स्यादवर्गः स्वरात्मा ॥ ४ ॥

पुरुषयुवितिभेदा रौद्रसौम्याः स्वरास्ते न हि पृथगुदयाः स्युहस्वदीषीः क्रमेण । उदयित रिववर्णे हस्वके दक्षिणस्थे शशिनि च खलु दीर्घे वामनासापुटेऽर्णे ॥ ५॥

निस पुटयुगलेऽस्मिन्नूर्ध्वमिमिस्तु तिर्येङ् मरुदुदकमधस्तान्मध्यकुण्ड्यं धरित्री । सुषिरमिह हि यत् खं पञ्च भ्तानि चैवं सवितरि च शशाक्के ते स्वरास्तूदयन्ते ॥ ६ ॥

१. 'का', २. 'बं', ३. 'ण्यी' ख. पाठः-

उभयमि च विद्याद् यत्र निश्वासवायुः प्रसरित समकाये स्वस्थदेहेन्द्रियस्य । वदतु च परिष्टष्टः कार्यसिद्धि च हार्नि स्वरमुदितमवेक्ष्य स्वस्य वान्यस्य युक्त्या ॥ ७ ॥

किपलवकुशरामाः कामनिम्ने निशाजः
पशुरणियमगावः किं वनं संख्यनाड्यः।
क्रमपठितयुगार्णा राशयो द्वादश स्युदिनरजनिविभागस्तैस्तु षड्भिश्च षड्भिः॥ ८॥

अजवृषिमथुनाख्याः किर्कहर्यक्षकन्याः समतुलमलिचापे नक्रकुम्भाह्मत्स्याः।

चरनचरयुगास्ते राशयिक्षकमाः स्युः सह खल्ल लिपिवर्णैः श्वासवेद्योदयाद्याः ॥ ९ ॥

उदयति चरराशिर्दक्षिणवाणसूर्ये मरुति हि शशिसंज्ञे वामके स्थास्तुरााशैः । उभयपुटनिसृष्टं चोदयेद् युग्मराशिः

सकलभुवनकालज्ञापकः श्वासचारः ॥ १० ॥

उभयमरुति जीवः सौम्यवायौ जले वा शशिदहनधरण्यो मारुतो धातुशंसी ।

उभयधरिषस्र्ये चाप्सु मूलं शशा**हे** पयसि च फलसिद्धिः सूर्यम्म्यप्सु न स्यात् ॥ ११ ॥

कुजमुभयगवही सूर्यवही मृतिः स्यात् सिवतुवियति नष्टं स्यान्मृतं वाल्पमायुः । वदतु मरुति चन्द्रे दीर्घमायुस्तदद्भिः

सुस्तमपि शशिभूमौ चारपसिद्धिस्तु तत्स्वे ॥ १२ ॥

उभयधराणिरिष्टं साधयेद् दीर्घकाला-दुभयमरुति किश्चित्कालपाके स सिद्धोत्।

१. 'शौ दक्षि' स. पाठः. १. 'से यु' ग. पाठः.

उभयगगनवह्द्योनेंव सिद्धिन हानिमेरुदुभयजलस्थः क्षिप्रमल्पेष्टदः स्यात् ॥ १३ ॥
शशिजलघरणिस्थे शान्तिकं पौष्टिकं वा
शशिमरुद्दनवाभ्यां(?) वश्यमाकर्षणं च ।
दिनकरभुवि कुर्यात् स्तम्भनं त्वर्कतोये
रुजिमनरुता खे आमणोच्चाटनाभ्याम् ॥ १४ ॥
दिनकरिवयित स्यान्मोहनं चार्कवही

दिनकरवियति स्यान्मोहनं चार्कवहीं द्वततरमरिवर्गान् मारयेत् सादयेच । इति जपहुतविद्याः साधयन् वै यथावत् स्वरमुदितमपेक्ष्य त्वारभेताशु सिद्धौ ॥ १५ ॥

स्वरोदयाधिकारः।

कचटतपसमाख्याः पश्चवर्गास्तु धात्री-मरुदनलखतोयैः संयुतास्तत्र वेद्याः । अनिलदहनपृथ्व्यो वारि चाप्यत्र याद्या-स्त्रिगुणगगनवर्णाः शादयोऽन्त्यस्तु रागः ॥ १६॥

कनकरुगमलस्रग्वस्रगन्धोऽष्टबाहुस्निशिखवरगदाधृक् कूर्मवाहोऽष्टनेत्रः ।
शशधरचतुरास्यो वृत्तपीठे कपदी
कुवलयसमगन्धो मन्दराभो द्यकारः ॥ १७ ॥
धवलरुचिरथाञ्जे सूपविष्टा द्विबाहुगंजवरमधिरूदा साङ्कुशा पाशहस्ता ।
तुहिनविमलहारेर्भूषिता षष्टिदीर्घा
त्रिदशविततिराख्या योजनानां पुरन्ध्री ॥ १८ ॥
कुलिशधृगतिपीतं कूर्मवाहं कुविम्बे
द्विभुजमलसगन्धं योजनद्वन्द्वरीर्घम् ।
समरतु विविधमायं विस्तृतं दैर्ध्यतोऽर्धं

रिपदरितगद्धं स्तम्भनं सूक्ष्मसंज्ञम् ॥ १९ ॥

कनकफलकरा स्त्री पञ्चगव्यूतिवृत्ता सितरुचिरमृताद्री हारिहाराभिरामा । द्विगुणधरणिबिम्बे हंसगा योजनानां दशपरिणतमूर्तिः पुष्टिदा स्यात् त्रिमूर्तिः ॥ २०॥ द्विशतरचितदैर्ध्यं विस्तृतं योजनानां शतमतिकदुगन्धं काकवाहं द्विहस्तम् । अनलभवनसंस्थं ताम्रवर्णं सशूलं सगदमिखलरक्षां(१)स्यादयुग्मं तु षण्डम् ॥ २१॥

द्विभुजमरुणमग्नेमण्डलस्थाप्ट्वाहं
दशशतिवततं तद्दुनद्विधि त्रियुग्मम् ।
भुजगभुजगवर्गेभूषितं दुष्टगन्धं
स्मरतु विषविधाते षण्डकं शक्तिपाशम् ॥ २२ ॥
कुलिशधरभुद्रगं हंसवाहं सपाशं
द्विरूपनमतिपीतं पार्थिवाञ्जे सुगन्धम् ।
शतिवतितु युग्मं त्रिंशदायाँमे षण्डं
स्मरतु रिपुगणन्नं स्तम्भनं स्वर्णचूडम् ॥ २३ ॥

रथचरणफलास्यं षण्डकं शङ्कपद्मस्फुरितभुजचतुष्कं चन्द्रकीकण्ठनीलम् ।
सुमुखममलहारं पद्मगन्धं कपर्दि
स्मरतु निखिलवश्यं झिण्डिनं चक्रवाके ॥ २४ ॥

द्विभुजगरुडवाहां म्षितां विह्निबम्बे त्रिशिखकुलिशहस्तां गुक्कवर्णो सुगर्न्धाम् । सारतु विमलहारां भौतिकीं वा प्रसूत्ये प्रविततशतकोटिं योषितं तां तथोच्चाम् ॥ २५॥

अखिलभुवनमध्यव्यापकं पीतवर्णे दशशतभुजयुग्मं द्योतमानं त्रिणेत्रम् ।

१. 'ले' ख. पाठः. २. 'स्थाष्टवा', ३. 'ल्ट', ४. 'ति' ग. पाठः. ५ 'ढ्यं', ६. 'न्ञिझनं', ७. 'कों', ८. 'न्धिम्' ख. पाठः.

द्विगु णदहनविम्बे गोवृषे भूषिताङ्गं पुरुषयुवतिदेहं मुन्तिदं ध्येहि सद्यम् ॥ २६ ॥

सितकुसुमसुगन्धः शुक्रवासाः सुवर्ण-सुतिरपि कुसुमाभो वज्रपाशौ च विश्रत् ।

धरणिकमलिबम्बे योजनानां सहस्रं तततनुरिह चिन्त्यः पौष्टिकेऽनुप्रहेशः ॥ २७ ॥

घुसुणरुचिरनेकैभूषणैश्चित्रिताङ्गो

युगलयुगलजाड्यः स्वेष्टदः पद्महस्तः।

सरसिजमधितिष्ठन् श्रीकरोऽऋर्वर्णः

सकलदुरितमुक्त्यै चिन्तनीयोऽवतात्रः ॥ २८ ॥

दहनपुरगतस्तत्वण्डकं युग्महस्तं करगतमपि कृष्णैर्वस्नगन्धैस्निणेत्रम् । त्रिशिखकुलिशहस्तं क्षुद्रविद्वेषदक्षं दशशतपरिमाणं चिन्तयेच स्वरान्त्यम् ॥ २९ ॥

स्वरमूर्त्यधिकारः।

कुलिशमुसलहस्तो म्मिविम्बेऽजगन्धः कनकरुगिमसंस्थो ब्रह्मशकाधिदेवः । द्विभुजपुरुषवेषो वश्यकृत् कः कपदीं दशशतपरिवृत्तः पातु नस्तद्विरुचः ॥ ३० ॥ शतमस्मिणिनीलः सर्पयज्ञोपवीतो धवलवदनरौद्रः पातु वः पिङ्गपादः । ज्वलनकमलमेषे पावनः स्तम्भनः स्तो दशशतपरिमाणस्तोमरी शक्तिपाणिः ॥ ३१ ॥ फणिनि विकचपद्मे रक्तवर्णे निविष्टः

शतविततिरनुमः पुष्टिदस्तावदुचः।

१. 'तिविम्बोर्जग' ख. पाठः.

गणपतिधनदेशो हंसवाहः सुगन्धो-ऽवतु भुजधृतपाशः साङ्कुशो वो गैकारः॥ ३२॥

दशशतपरिवृत्तं तद्विमानोच्चपण्डं कुलिशवरगदाव्यं ध्येयमुष्ट्राधिरूढम् । द्विभुजमसितयाम्यद्वेषणोच्चाटकृत्यैः स्मरतु च घमुदमं यन्मुखोद्धखलैस्थम् ॥ ३३ ॥

त्रिशिखमुसलटङ्कैः शक्तिर्देण्डाहिहस्तं यमपतिमतिकृष्णं षड्भुजं काकवाहम् । स्मरतु भुजगरूढं कोटिदीर्घाधृत्तं श्वयथुचरणगात्रं द्वेषणेष्वेकरुद्रम् ॥ ३४ ॥

सितरुचिरिशङ्कौ चाम्बुजं मातुलुङ्गं द्धद्रुणसुगन्धस्राविभूषः कपदी । जगति निखिलभूत्यै पातु वो गुस्रकेशो धरणिकमलसंस्थः कोटिमानस्तु कूर्मः ॥ ३५ ॥

मकरकमलरूढः सूर्यकान्तिः स वोऽव्या-दरिजलजगदाब्जान्यादघद् दिव्यगन्धः । धवलवसनगन्धः स्रग्धरः कोटिमानो विमलमणिविभूषो वश्यदस्त्वेकनेत्रः ॥ ३६ ॥

सितकमलशशाङ्कीदुद्गताविन्दुवर्णी सफलकुलिशपाशी सीधकुम्भी दधानी । दशशतपरिमाणी वोऽवतां शान्तवर्णी पलितमृतिगदमी क्षेत्रलशान्तिप्रधानी ॥ ३० ॥

असितमग्रुभषण्डं दुर्मितं काकवाहं यमपुरुषमनेकैरायसैर्भूषिताङ्गम् ।

१. 'द' ग. पाठः २. 'मुखम' ख. पाठः ३. 'संस्थम् ।', ४. 'कैर्दण्डहं', ५. 'कं ग्रहेताबिन्दु' ग. पाठः. ६. 'लपलाशौ' क. पाठः. ७. 'ताच्छान्त', ८. 'मि' ग. पाठः

त्रिशिखपरशुहस्तं द्वेषकृत्येषु विद्याद् दशशतपरिमाणं शर्मसंज्ञं तु वर्णम् ॥ ३८ ॥

जलिसमिनिनादः सद्गर्वे वज्रपाणि-र्भुजगभुजगनद्धो युग्मबाहुः सुतीनः ।

प्रथमरिपुरुजानां ध्वंसनः क्रौंश्ववाहः

कपिलकाचिरुदारो वः स सोमेश्वरोऽव्यात् ॥ ३९ ॥

अमलशशिनिकाशः शङ्ख्यमेक्षीरगौरो विमलमणिविचित्रेर्भूषितो हारजालैः।

धरणिपवनपद्मे पद्महस्तो गर्जोऽव्यात् सक्छविषहरो वो लौकली लक्षमानः ॥ ४० ॥

तुरगकुवलयस्थः पकरम्भाद्युतिर्वः कनकमणिविचित्रस्तुर्यवक्रोऽष्टबाहुः।

दशशतपरिमाणः पद्मपाशाङ्कुशाञ्जाः न्यभयवरदशूलैराद्धद् दारुकोऽज्यात् ॥ ४१ ॥

अनलपुरगमेषे वहिदेवः स वोऽव्यात् कुलिशवरभुसृण्ठीभिण्डिपालेषुपाशान् ।

परशुमि रथाङ्गं कार्मुकं चादधानो दशपरिणतिरुचैरर्धनारीश्वराणीः ॥ ४२ ॥

त्रिशिखपरशुहस्तं व्याघ्रवाहं सुधूम्रं त्रिमुखमहितरोगान् ध्वंसयन्तं कुबिम्बे ।

अरिकुलिशभुसण्ठीपाशदण्डध्वजाट्यं स्मरतु दशशतोचं चाप्युमाकान्तवर्णम् ॥ ४३ ॥

द्विपवरमधिरूढः शङ्खटङ्काञ्जपाशान् दधदलसमगन्धो वः सहस्रप्रमाणः।

शतमखवरुणेशो वश्यदो भूषिताङ्गः

कटकमकुटानिष्कैराषढीपाटलोऽन्यात् ॥ ४४ ॥

२. 'रो', २. 'पा' ख. पाठः. ३. 'रो' ग. पाठः.

वृषगतिशितिवर्णस्तुर्यवक्रोऽष्टबाहुमरुदनलपतिर्वः कोटिमानिख्चशूली ।
मुसलपरशुशक्तीस्तोमरं भिण्डिपालं
दधदवतु च दण्डं प्रासमप्येष डिण्डी ॥ ४९ ॥

असितमथ यमेशं षड्भुजं विश्विवकं भुजगवलयहारं शूलटङ्कासिदण्डान् । कुलिशमपि भुस्रणिंठ षण्डमव्याद् दघद् य-न्माहिषगतकरोटौ कोटिमानोऽत्रिसंज्ञम्(१) ॥ ४६॥

मृगवरमधिरूढो यः स सर्पोपवीतो निर्ऋतिपतिरुद्गः खङ्गपाशो मुसण्दीम् । दशदतिकपिशोऽज्यानमुद्गरी वोऽब्जपीठे प्रतिभयरिपुभेदी यश्चतुरुक्षमानः ॥ ४७॥

द्विभुजमिसतवर्णं व्याघ्रचमीं त्तरीयं डमरुकमपि शूलं बिश्रदारक्तनेत्रम् । चिरमवतु पिशक्तरम्बराद्यैर्युतं वो दशशतति नाष्ट्यं काकवाहं च षण्डम् ॥ ४८॥

गरुडमिंगतोऽब्जे सर्पयज्ञोंपॅवीती दशवदनिसताङ्गो विंशतिं यो भुजानाम् । दधदिप मणिचित्रः पातु कोटिप्रमाणो विविधविषहरोऽमौ ब्राह्मणो छोहितार्णः ॥ ४९ ॥

परगुरथपदाद्यः सिंहपद्माधिरूढः प्रविततदशकोटिर्श्यमबाहुर्द्विजन्मा । हरतु भवदरिष्टं मौक्तिकब्रह्मसूत्र-स्तडिदनलपिशङ्को यः शिखी रक्षणेष्टः ॥ ५०॥

कुवलयविनिविष्टो हंसवाहः षडास्यो धनपतिपतिरब्जं शङ्कमप्यादयानः। धवलवसनगन्धो बन्धुजीवारुणो वः प्रविततदशकोटिः श्रीकरोऽन्यौद् बकारः ॥ ५१ ॥

त्रिमुखनयनरौद्रं पिक्ककेशं तरक्षोरुपिर दहनाबेम्बे धूम्रवर्णं त्रिहस्तम् ।
रथचरणगदाद्धां वैण्डकं शूलि वोऽव्यात्
प्रविततदशलक्षं यद्विरण्डेशसंज्ञम् ॥ ५२ ॥

उदितमिहिरकान्तिः कल्पविह्नप्रकाशो जटिलशिरसि चन्द्रं मुण्डमालां च विश्रत्।

त्रिशिखपरशुनागांश्चानलं भ्तये वो विषमयवपुरब्जे स्यान्महाकालवर्णः ॥ ५३ ॥

मृगगतिरतिधृस्रो वायुविम्बे स पायाद् ध्वजमुसलगदामीनादघद् वायवीयः।

सकलभुवनमानश्चाटनः क्षुद्रकृत्ये-व्वरुणवसनगन्धैर्भूषितो वो यकारः ॥ ५४ ॥

ज्वलदनलिकाशो विह्निबम्बेऽम्बुजस्थः सकलभुवनमानो मेषवाहः प्रसन्नः।

अभयवरदशक्तिस्वस्तिकानादधानः

सितवसनसुगन्धिः पातु युष्मान् मुजङ्गः ॥ ५५॥

कमलगतकरीन्द्रे योषिदापीतवर्णा कलमकनकवलीवज्रपाशान् दधाना ।

दिशतु धरणिबिम्बे भूषिता सर्वपीता धरणिविततिरिष्टं धारिणी स्तम्भिनी वः ॥ ५६॥

अर्मृतिकरणगौरी नकपङ्केरहो वो धवलकमेलपाशौ विश्वती वारिविम्बे ।

विविधविषरुजार्ति ध्वंसयन्ती विभूत्ये भुवनविततिरस्तु क्षीरपीयूषमूर्तिः ॥ ५७ ॥

१. 'डयाविकारे' ॥ ग. पाडः. २. 'पश्चकं', ३. 'मि' ख. पाठः. ४. 'रुणकि', ५. 'नकपा' ग. पाठः.

धवरुकमल्हस्ता पुण्डरीकोपविष्टा विमलवसनगन्धेर्भूषिता हेमवर्णा । दशशतपरिमाणा हारिधम्मिल्लभारा प्रदिशतु बकवर्णाक्ष्मकृतिर्वो विभूतिम् ॥ ५८ ॥

शतमखमणिनीलः कूमें बार्गे द्विभाहुः कपिशवसनगन्धे वज्रपाशौ च विभ्रत् । दशशतपरिमाणः क्षोभणो वोऽस्तु लक्ष्म्यै

दशशतपारमाणः क्षामणा वाऽस्तु रूक्म्य प्रहसितवदनेन्दुः श्वेतसंज्ञः प्रमत्तः ॥ ५९ ॥

शशपररुचिगौरो वज्रपद्माब्जपाशान् निधिकलशकरण्डे चक्रमप्यादधानः।

सरसिजगतहंसे भूषितः कोटिमानो धनदपतिरभीष्टं यो भृगुर्वस्तनोतु ॥ ६०॥

धवलवसनगन्धस्रग् जटी चन्द्रमौलि-हर इव लकुलीशो भूरिगौरास्त्रिणेत्रः । हरिणपरशुरुहेश्वान्वितो विश्वमानः

शिवगिरितनयेन प्राणखात्मावताद्वः ॥ ६१ ॥

सुरपतिभवनाञ्जे शङ्खवज्रारिपाशान् सृणिमुसलभुसृण्ठीखङ्गघण्टाकपालम् ।

दघदवतु गजस्थः क्षेत्रपालेन्द्रदेवो भुवनविततपीतस्त्रीक्षणोऽन्त्योँ द्विदंष्ट्ः॥ ६२ ॥

धवलरुचिरवणी ब्राह्मणास्तेऽथ रक्ताः

क्षितिभुज इह पीता ये विशो येऽपि कृष्णाः।

वृषलकुलसजाता ह्यक्षराश्च स्वलिङ्गः

पुरुषयुवतिषण्डास्ते प्रतिश्लोकवेद्याः ॥ ६३ ॥

प्रत्यक्षरमूर्वधिकारः।

१. 'जी' ख. पाठः २. 'न्थीं' ग. पाठः. ३ 'ति', ४. 'न्खोऽपि दं' ५. 'हि' ख. पाठः. ६. 'त्यीद्यधि' ग. पाठः

गुरव इह हि दीर्घा बिन्दुसर्गाभियुक्ता-स्तदुपरि विनिविष्टो युक्तवर्णोऽपि यस्य । स च गुरुरिति वेद्यः शेषितोऽस्माल्लघुः स्या-

**छ**घुरयुगलमात्रः स्याद् गुरुश्च द्विमात्रः ॥ ६४ ॥

मयरसतजभाख्या नस्तथाष्ट्री गणास्ते

पृथगिह खळु हल्भिस्ते त्रिभिः स्युस्तिभिश्च।

सकलगुरुमसंज्ञो यो गणः सोऽवनिः स्यात्

प्रथमलघुयसंज्ञः स्याद् गणस्तोयमूर्तिः ॥ ६५ ॥

रगणिमति लमध्यं विह्नदैवं तु विद्यात्

सगणमपि च वायुं सोऽन्तगुर्वक्षराह्यः।

तगणमपि खमाहुस्तस्य चान्ते लघु स्या-

ज्जगणमि च मध्ये स्याद् गुरुः सूर्यदेवम् ॥ ६६ ॥

प्रथमगुरुभसंज्ञः स्याद् गणः सोमदेवः

सकललघुगणो बौर्नाभिधेयोऽष्टमः स्यात्।

इति गुरुलघुभिन्नैरष्टभिर्वाप्तविश्वे-

र्लिपिपरिपठिताणैं: स्याद् गणै: शब्दसूति: ॥ ६७ ॥

अनलसलिलवर्णा ये गणाः शत्रवस्ते

पवनदहनखाणी मित्रमन्योन्यमुक्ताः।

सिळिलधरणिसंज्ञास्तेऽपि मित्रं मिथः स्युः

सिलेलपवनखाख्या ये गणास्तेऽत्र मध्याः ॥ ६८ ॥

पुरुषयुवतिषण्डाः स्नोहिनः षण्डमध्याः

पुरुषपुरुषयोषिद्योषितोऽन्योन्यदुष्टाः ।

सुहृदि सुहृदमणे वा गणं मध्यमं वा

घटयतु स तु मन्त्रो वाचको देवतायाः ॥ ६९ ॥

मनुरिप विधिनैकः साधितो येन देवः

स भवति सगणानां सिद्धिभाक् तन्मनूनाम् ।

किमु बहुविधमन्त्रीन् वेत्ति यः साधयेद् वा

स भवति शिवतुल्यस्तत्फलानां निधानम् ॥ ७०॥

<sup>9. &#</sup>x27;न्त्रो' ग. पाठः.

पियफलकटिरम्या श्रीप्रिया रात्रिरन्या खगकुलकटकस्त्रीपात्रगर्भार्णसंज्ञी । अभिहितलिपिवर्णानिश्वनार्षेषु भेषु स्वरपरिणतियुग्मं पौष्णभे स्यात्रियोज्यम् ॥ ७१ ॥

#### ळकारश्च।

कुरुवृषदिषसंख्याः शोभनास्तारकाः स्यु-भयमृतिगददुःखं गोमिथोऽसंख्यमैः स्यात् । कृतिमह खळु यत् स्यानाम मातापितृभ्यां जननभँमपि यत् स्यात् तद्वयस्यानुकूलम् ॥ ७२ ॥

फलगुरुरुराणाः शर्मशर्वास्त्वजादा निगदितलिपिवर्णा राशयः शादयः स्व्याम् । जननभनिजनाम्नस्त्वादिवर्णाभियोगा-दभिमतमनुभेनाप्यादिवर्णेन शोध्यम् ॥ ७६ ॥

शुद्धायामवनौ सगोमयजलैरालिप्य तत्रालिखे-चकं षोडशकोष्ठकं तु परितः पङ्कचैकया राशयः । विष्ठक्षेत्रपवास्तुवेशविधयः कोष्ठेषु मध्ये स्थितां-स्तानिष्ट्रा लिपिवर्णराशिषटनां मन्त्रात्मनाम्नोर्नयेत् ॥ ७४ ॥

एको वाप्यथ पश्चमोऽपि नवमो राशेः स्वकाद् बान्धवो राशिः स्याद् दशमद्वितीयसहितः षष्ठो भवेत् सेवकः । रुद्राभिस्वरसंख्यया यदि मतस्तन्त्रेष्वयं पोषकः

स्याद् यो द्वादशमोऽष्टमः श्रुतिमितो मन्त्रः स्मृतो घातकः ॥ ७५॥

यो बन्धुर्भवित मनुः स रक्षतीमं सर्वार्थानिष वितनोति सेवकाख्यः । पुष्टिश्रीविभवयशांसि पोषकात्मा प्राणार्थानिष च निहन्ति घातकाख्यः ॥

 <sup>&#</sup>x27;श्रीः', २. 'ह्या', ३. 'द', ४. 'सन्ध्यात्' ख. पाठः. ५. 'ब',
 ग. पाठः, ६. 'काः स्युः प्रा' ख. पाठः.

ईशायं तु चतुश्चतुष्पदिलपौ साख्यादिवर्णे पदे ये सिद्धाः खलु ते द्वितीयपदगाः साध्याः सुसिद्धाः परे। वर्णा येऽप्यरयश्चतुर्थपदगास्ते मृत्युदुःखपदाः

शिष्टास्ते त्वचिराचिराज्ञपहुतैः सिध्यन्ति पाठादपि॥ ७७॥ प्राक् साध्याख्यां साधकाख्यां च पश्चाद् घृत्वाष्टाभिस्तत्र शेषाद्दणं स्यात्।

स्वाख्यावर्णैर्विधितैः साध्यवर्णैर्हत्वाष्टाभिस्तद्विलोमाद्दणं वा ॥ ७८ ॥

साधकाह्वयवणीनां सह मन्त्राक्षरेस्तु यत्। सिद्धार्थिगणनां कृत्वा ज्ञेयो मन्त्रांशकस्त्वयम् ॥ ७९ ॥

पश्चिमात् प्राग्गतं लेख्यं पङ्कचोर्दक्षिणवामयोः। मन्त्रनाम्नोर्यथा वर्णान् पृथक् तद्यञ्जनस्वरैः ॥ ८०॥ नाम्नोर्मन्त्रस्य वा वर्णा विषमाः स्युर्यदा तदा । तत्तदक्षरमालेख्य समं यावत् प्रपूरयेत् ॥ ८१ ॥

ततः सिद्धादिभिर्हत्वा ज्ञेयं पाग्वत् फलादिकम् । प्त्री लिखेत् साधकसाध्यनाम्नो वर्गान् खरव्यञ्जनभेदभिन्नान्। हृत्वा त्रिभिः शात्रविमत्रमध्यान् विद्याच शत्रुर्यदि तं प्रजह्मात् ॥ ८२ ॥

संहितोचारणात् प्राप्तं शोधनेष्वक्षरं त्यजेत् ॥ ८३ ॥ अधिकं चाप्यनुस्वारं जिह्वामूलं विसर्गकम् । त्यक्तवैवं शोधयेन्मन्त्रान् यथोक्तं तत्त्वसागरे ॥ ८४ ॥ यथैवाद्याक्षरे शुद्धि तथा सर्वाङ्गशोधनम् । कृत्वा कियन्तः सिद्धाद्या मन्त्रेऽस्मिन्निति चाक्क्येत् ॥ ८५ ॥ सिद्धार्णाश्चतुरो यस्मिन् मन्त्रोऽसौ सिद्धनामभाक् । सिद्धहीनस्तु साध्यारूयः सुसिद्धो रिपुवर्जितः ॥ ८६ ॥ मुसिद्धहीनः शत्रुः स्याचतुर्धेवं पकल्पयेत् । मुसिद्धमन्त्रः स्यादन्ते सिद्धये स हि कामधुक् ॥ ८७ ॥ अशतुरादिसिद्धो यः सुसिद्धार्णादिको मनुः । अरिवर्णविहीनश्च सर्वकामप्रदो ह्यसौ ॥ ८८ ॥

यस्याद्यन्तगतः साध्यः कृच्छ्साध्यः स वै मनुः । आदावन्तेऽथवाद्यन्ते यस्यारिर्न तमभ्यसेत् ॥ ८९ ॥ स्वभ्यस्तोऽपि हिनस्त्येनं जन्मान्तरशतैरपि । सुसिद्धो यस्य चाद्यन्ते सोऽस्य चिन्तामणिर्मनुः ॥ ९० ॥ एवं विशोधयेन्मन्त्रान् यथोक्तं तत्त्वसागरे ॥ ९०३ ॥ पत्यक्षरं तु कथितं खळु मातृकायां रूपादिक तदिभियुक्तजपादिनार्थाः । सिध्यन्ति मन्त्रनिकुरुम्बविशिष्टवर्णेर्युक्तैस्तु यद् भवति तच्च समस्तम् स्वम् ॥ ९१३ ॥

इत्थं विशोध्य बहुधा प्रथमाक्षरं तन्मन्त्रस्य शिष्टमि वर्णगणं विचार्य । शुद्धाक्षरादिकमनुं तैलिनेतराणे दद्याद् गुरुस्तदिधकारिविशेषयुक्त्या॥ ९२३॥

> इति श्रीमदीशानगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे स्वरोदय-मातृकाप्रत्यक्षररूपादिकथनं नाम

> > तृतीयः पटलः।

# अथ चतुर्थः पटलः ।

मन्त्रास्त्रेषा स्त्रीपुमांसश्च षण्डाः स्वाहान्ताः स्युर्योषितो ये नमोन्ताः । ते षण्डाख्याः शिष्टमन्त्राः पुमांसः प्रोक्तं मन्त्रव्याप्टॅतौ गौतमेन ॥ १ ॥ पुंभिः कुर्याचाटवश्ये विषन्नं स्त्रीभिमींहं चान्त्ययोत्सादनाद्यम् । शेषं सर्वे कर्मजातं तु षण्डैर्भन्त्रैः कुर्यादाशु तत्तत्फलाप्त्यै ॥ २ ॥ ताराकाशावन्त्यवाय्वभिवर्णा ह्याभेयाः स्युः सौम्यमन्त्रास्त्वतोऽन्ये । आभेयोऽपि स्यात् ससौम्यो नमोन्तः सौम्योऽपि स्यादभिमन्त्रः फडन्तः ॥

<sup>1, &#</sup>x27;ब' ख. पाठः. २. 'स्तं', ३. 'श्रीगु', ४. 'वृ' ग. पाठः.

स्यादाभेयैः कूरकार्यप्रसिद्धिः सौम्यैः सौम्यं कर्म कुर्याद् यथावत् । सौम्याभेयास्तूभयैर्लक्षणेः स्युः कुर्यात् सर्वं कर्म तैः कूरसौम्यम् ॥ ४ ॥ स्वापोद्रोधौ तद्वदभ्यासकालं विद्यादेषां त्वासनं चारभेदात् । सौम्यानां स्यात् सौम्यतोऽभ्यासकालस्त्वाग्नेयानां सौरतोऽभ्यास उक्तः॥ ५॥ सौम्येः स्वापः सूर्यचारेऽथ सौम्ये त्वाग्नेयानां स्वाप उक्तोऽथ बोधः। द्विष्ठश्चारस्तुल्य एवोभयोः स्यात् सुप्तोऽभ्यासे बुद्धमात्रोऽपि नेष्टः ॥ ६ ॥ जापं कुर्यादुक्तकाले मनूनामुद्धन्धान् वा जप्यहोमिकियादौ । आरभ्येतान् पूर्वमभ्यासकाले मध्ये स्वापः कर्मणां नैव दुष्येत ॥ ७॥

#### मन्त्रलिङ्गाधिकारः।

षडको यो मन्त्रः स भवति सनेत्रो ह्यनयनो मनुः पञ्चाङ्गः स्यात् खलु यदुभयोरङ्गमनवः । पृथक् ते स्युनों चेत् कचिदिप च मूले नवदश-स्तरैः कुर्याद् दींर्घरनृणयुगलैरक्ररचनाम् ॥ ८ ॥ स्वैरिचिभिर्यद्वदेवाप्रधृष्यः सूर्यो वामिस्तेजसाय्यः समर्थः । तद्वत् साङ्गेर्मन्त्रमूर्तिस्तदात्मा तद्यक्ताङ्गेः स्यात् समर्थोऽप्रधृष्यः ॥ ९ ॥ हृद् बुद्धिगम्यं हृदयस्थ आत्मा स्याचेतनावान् हृदयेन मन्त्रः। यद् बुद्धिपूर्व कियते नमोऽस्मै मुख्यं हृदङ्गं तत एव वेद्यम् ॥ १० ॥ शिरस्त मृतस्य मनोः प्रधानमङ्गं हि सर्वेशगुणार्थतुङ्गम् । स्वतो हि तस्माद् विषयापहारे स्वाहेति युक्तं शिरसोऽङ्गमुक्तम् ॥ ११ ॥ शिखा तु कर्माङ्गतया मनूनां यतो वषड्व्युष्टिकरं तद् इम् । अधृष्यतेजाः शिखया यदिमर्वषट्शिखायां विनियुज्यतेऽतः ॥ १२ ॥ कचप्रहार्थप्रहणात् तु धातोः सङ्गृद्ध देहं कवचं मनूनाम् । तेजस्त हं सर्वमारिष्टजातं निवारयेत् तत्कवचाय युक्तम् ॥ १३ ॥

९. 'ल:', २. 'म्याः' ग. पाठः. ३. 'त्रे', ४ 'ति' **ख.** पाठः.

सामान्यपादः

नेत्रेण सर्व परिपरयतीह मन्त्रः स्फुटं यं हाश दर्शनाय ।
वीषड् भवेदक्रमतस्तु नेत्रं नेत्रे तुं सिद्धचे हिश वौषडुक्तम् ॥ १४॥
अस्नदः पालयतीत्यतोऽस्त्रं धातोरस्रक्षेपणवाचकार्थात् ।
अनिष्टमाक्षिप्य तु पाति मन्त्रं त्रेक्षपालनेऽस्त्रायफाडित्यतोऽस्त्रम् ॥ १५॥
पूर्व गुरुर्योऽस्य मनोविधानं विज्ञाय संसाधितवानृषिः स्यात् ।
इच्छाप्रधानार्थकयां तु योगाच्छन्दो भवेद् वर्णगतं यथावत् ॥ १६॥
ददात्यभीष्टानवतीह दुःखाद् या देवता दैवतभावदानात् ।
सा देवताख्या मनुवाच्यवस्तुस्वरूपिणी यत् कथितं प्रपञ्चे ॥ १७॥
मन्त्रात्मिकायास्त्वथ देवताया मूर्तिर्हि सर्वे मनुवर्णपूगः ।
शक्तिस्तु तत्पूर्तिकरी चितिः स्याद् बीजाक्यमस्यैव तु जीवभ्तम् ॥ १८॥

तच्छन्दो मुनिरहितं जपेद् यदासौ तुच्छं वै दिशति फलं तु बीजशक्त्र्योः। अज्ञानाद् त्रजति मनुर्जडत्वमङ्गरन्यसौरसुरगणा हरन्ति जप्यम् ॥ १९॥

गुद्धो विष्णुर्थेन केन स्वरेण स्पृष्टो विद्विर्हीमसंवर्तको वा । ठोँपोवोमा(?) सोऽपि वामाक्षयुक्तो बीजं खड्गी सामरेशोऽपि मन्त्रे ॥ २०॥ सानन्तो वा वामपार्श्व मुजादिर्वामाक्षाट्यों वाथ मेषोधिसूक्ष्मौ । सामान्याः स्युः सर्वमन्त्रेषु बीजान्येतान्येवं यत्र नोक्तं तु बीजम् ॥ २१॥

एकाक्षरस्य तु मनोर्न परं तु देवबीजं वदन्ति यदतः परतः पुरोक्तम् । शक्तिश्च नादसमबिन्दुरनिदिचता चेद् बीजादजः परतरः खलु शक्तिरुक्ता ॥

राशेस्तथा साधकसाध्यनाम्नोर्नक्षत्रयोः सर्विमहानुकूलम् । यो मन्त्र उक्तेन जपेन सिध्येत् सिध्येत मन्त्रोऽपि चिरेण वान्यः ॥ २३ ॥

> नामक्षराश्यादिकमानुकूल्यं मन्त्रेषु सप्तस्वनपेक्ष्यमेषु । हंसाष्टपञ्चाक्षरविद्वतारैः सावित्रिसङ्गीवनगोपकेषु ॥ २४ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;त्र', २. 'ति', ३. 'न्त्रत्रैपा' ख. पाठः. ४. 'कोपो मोवो सो', ५. 'ढ्यै' ग. पाठः. ६. 'विधानु' ख. पाठः.

लिप्यणीनां संविभागेन योक्ता नक्षत्राणां विंशतिः सप्तयुक्ता । तत्संख्याः स्युर्देवताश्चापि वृक्षास्तान् न छिन्द्याद् यत् स्वमन्त्रर्क्षवृक्षम् ॥ स्वायुर्वद्भये वर्धयेत् तं तु रक्षेद् वन्देदेनं सिद्धये मन्त्रवृक्षम् । मन्नर्क्षेशां देवतां चार्चयेत् तां ये वर्गोत्थास्तान् ग्रहांश्च खवारे ॥ २६ ॥ दस्रो यमोऽथ दहनः कथितः प्रजेशः सोमः शिवादितिसुरेड्यभुजङ्गमाश्च । पित्रर्यमास्यभगभास्करविश्वकर्मप्राणा महेन्द्रदह्नावथ मित्रसंज्ञाः ॥ २७ ॥ इन्द्रस्तथापि निर्ऋतिः सिळलं च विश्वे चक्रायुधोऽथ वसवो वरुणोऽप्यजाङ्घिः। ह्यातोऽहिपूर्वपद्बुिधरथोऽत्र पूषा ख्याता क्रमेण भगणस्य तु देवतामी(१)।। कारस्करामलकपूर्वमुदुम्बराख्या जम्बूस्तथैव खदिराप्यथ कृष्णवंशौ । साश्वत्थनागतरुरोहिणकाः पलाशाः प्रक्षस्ततस्त्वमितिपूर्वकवष्ठसंज्ञः ॥ १९॥ बिल्बार्जुनाविप विकक्कतकेसराख्या वृक्षास्तथा शबरसर्जकवञ्जुलाह्याः। उक्ताः क्रमेण पनसार्कशमीकदम्बा भानां तु चूततरुनिम्बमधूकसंज्ञाः ॥ ३०॥

> एभ्यः सदेवताभ्यस्तु नक्षत्रेभ्यः समुद्रताः। तिथयः प्रतिपत्पूर्वाः पक्षयोः गुक्ककृष्णयोः ॥ ३१ ॥

सोमवृद्धिक्षयवशाद् द्विधा स्युस्तिथयस्तु ताः। तिथीनां कमशस्त्वासां देवताः प्रभवन्ति याः ॥ ३२ ॥

अमिर्दसाविम्बकाविम्ननागाः स्कन्दः सूर्यो मातरश्चापि दुर्गा । आशा श्रीदश्चाय वैकुण्ठधर्मी रुद्रश्चन्द्रश्चाथ पित्र्या कुहूः स्यात् ॥ ३३ ॥

> सराशितारालिप्यर्णतिथिभ्यः शक्ति जुम्भितात्। करणान्यभवन् सप्त बवादीनि तु पक्षयोः ॥ ३४ ॥ बवं च बालवं चैव कौलवं तैतिलं तथा। गरजं वणिजाख्यं च विष्टिश्चेव तु सप्तमी ॥ ३५॥ पशवः सप्त सिंहाद्या बवादीनां तु योनयः । सिंहन्याघ्रवराहाश्च खरेभच्छागकुनकुराः ॥ ३६ ॥

देवताः सप्त शकाजमित्रार्थमधराश्रियः । यमश्र करणानां स्युः पूज्यास्तत्करणेषु ते ।। ३७ ॥ एवं हि मातृकावर्णविवृतिः संप्रकीर्तिता । गौतमीये यथा प्रोक्तं मन्त्रव्याकरणेषु च ॥ ३८ ॥ प्रपञ्चसारे च यथा यथोदग्गार्ग्यभाषितम् । मातृकावर्णवितातिर्विश्वमेतदिति स्फुटम् ॥ ३९ ॥

विन्दोरमे रवोऽभूदथ रवजनिताः षोडशादौ खराः स्युः काद्यर्णाः पञ्च वर्गास्त्वथ खल्ज यमुखा धातुभिः पश्चभूतैः । तन्मात्राभिस्तथाक्षैः प्रकृतिरथ गुणैर्विश्वरूपा नैसंज्ञा शक्तिर्वागिश्वरीयं ननु जगदिखलं यत् प्रपञ्चाभिषेयम् ॥ ४०॥

> इति श्रीमदीशानगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे मन्त्रलिङ्गादिकं नाम चतुर्थः पटलः।

#### अथ पश्चमः पटलः।

भथ मन्त्रजपार्चनाहुताचैर्विविधानामि कर्मणां तु युक्तचा ।
पृथगत्र हिताय साधकानां कथियप्ये निखिलेन साधनाद्यम् ॥ १ ॥
कथिताः खल्ल तत्त्वसागरादौ विधयः पल्लवयोगरोधनाद्याः ।
हरितश्च सदेशकालयुक्त्या विविधद्रन्यदिनासनादिकुण्डैः ॥ २ ॥
अपि पल्लवयोगरोधनानि प्रथनं संपुटकं विदर्भणं च ।
हति कर्मसु योजनं हि षोढा मनुवर्णैः सह साधकार्णयुक्त्या ॥ ३ ॥
मनुरन्तिनिवृष्टसाधकाख्यः कथितः पल्लवमादितस्तु योगः ।
उभयत्र मनोस्तु नामरौधौ प्रथनेऽर्णान्तरितं द्वयोः क्रमेण ॥ ४ ॥
उभयत्र तु साधकस्य मन्त्रो विनिविष्टो यदि संपुटं तदाहुः ।
मनुवर्णयुगेन साधकार्णं यदि चैकं कमशो विदर्भणं स्थात् ॥ ५ ॥

१. 'स', २. 'च' ग. पाठ:.

महसूतिविशाचनित्रहादौ विषसंहारिवनाशमारणेषु । अरिचाटनसादनेषु तेषामिषि विद्वेषविधौ च प्रष्ठवं स्यात् ॥ ६ ॥ परमोहनकर्मणां तु रोधः परसंस्तम्भनकेषु योगमाहुः । जनशीलनैकेषु संपुटं स्याद् वशकृच्छान्तिकपृष्टिदो विदर्भः ॥ ७ ॥

## पल्लवाद्यधिकारः

वृषशान्तिकपौष्टिकेषु पूर्वा त्वनछाशा खळु चाटने ज्वरे च। नन मारणमोहयोर्यमाञ्चा कथिता द्वेषणकेषु राक्षसाञा ॥ ८॥ जलादिग् जलवृष्टिदाहशान्त्यां अमणस्तम्भनयोश्च मारुताशा । शिववाग्यजनेषु वश्यकृत्ये धनदाशा कथितेशदिग् विमुक्त्यै ॥ ९ ॥ शिवदक्षिणम् तिपश्चिमाशः मुखशर्वालयगोष्ठपुण्यनदः। परदेवहुताशविप्रगेहैर्वनशैलाः खलु शान्तिकेषु देशाः ॥ १० ॥ वटिपपलिबल्बमूलदेशाः प्रथमोक्ताः शुभगौष्टिकेषु शस्ताः । अपि कर्षणवश्यकर्मणोस्ते खळु शस्ताः स्वगृहादिकं च रम्यम् ॥ ११॥ परिशोध्य भुवं तु शल्यहीनां गतलोष्टात्ममषीतुषादिदोषाम् । सिकतासममृत्स्वयाभिपूर्णा मुकुराभामुदगिनद्रदिक्ष्रवान्ताम् ॥ १२ ॥ अभिपूजितवास्तुपाधिदैवौं सुरभेः सूतकरोगवर्जितायाः । गगनात्तनवेन गोमयेनाप्युपलिप्याम्बरगालितैश्च तोयैः ॥ १३ ॥ पकृतानुगुणं तु तत्र कुर्यात् परिशुद्धेष्टकदारुबल्बजाचैः। अपि यज्ञियसाधनैर्यथेष्टं मठशालादिकमिष्टदण्डमानम् ॥ १४ ॥ परमाणुरजः कचश्च लिक्षाः सहयूकाश्च यवाः कमाष्टसंख्याः । यवकोटरकोष्ठकं तु तिर्यक् खलु मानाङ्गलिमिष्यते सा तन्त्रे ॥ १५ ॥ प्रवदन्ति वितस्तिका द्विषट्कैरिति मानाङ्गुलकैर्वितस्तियुग्मम् । कथयन्ति हि किष्कुसंज्ञहस्तं निपुणा हस्तचतुष्टयं च दण्डम्॥ १६॥

९ 'करणेषु' ग. पाठः. २. 'हि', ३. 'वाः' ख. पाठः.

धनुरित्यपि दण्ड एव तेषां धनुषामष्टकमुच्यते हि रज्जुः । मुरतारसुराङ्गुलैः प्रजेशं सधनुर्भुष्टि धनुर्गृहे च विद्यात् ॥ १७ ॥ ऋजमध्यमपर्वमध्यमायास्त्वह मात्राङ्गलमिष्यते तदान्यत् । भवनादिषु पूर्वमङ्गुलं स्यात् खलुं मात्राङ्गुलमेव साधनेषु ॥ १८ ॥ गृहविस्तृतिदैर्ध्यदण्डपूगं त्रिगुणं तद्वसुभक्तेशिष्टदण्डाः । क्रमशो ध्वजधूमकेसरिश्चवृषभाः स्युः खरहस्तिवायसाख्याः ॥ १९ ॥ ध्वजसिंहवृषेभलक्षणाः प्राग्यमनीरेशधनेशदिक्षु शालाः। अपि मध्यगृहे समे च वृत्ते सममेतच्छुभदण्डमेव कुर्यात् ॥ २०॥ अपि चाटनमारणादिकानामग्रभानामिह कर्मणां प्रयोगे। ननु वायसगर्दभश्वधूमैरिघदण्डं भवनादिकां विधेयम् ॥ २१ ॥ विषवृक्षपरेतभूमिकाष्ठिरशुभैः कण्टिकिभिश्च तत्र शालाः । यमविह्निनशाटिदिकप्लवा भूर्निखिलक्षुद्रविधौ विशेषरौदाः ॥ २२ ॥ विपिनानि चिता स्वयं भवेकं शिवलिक् भवनं करालिकायाः। महिषासुरमर्दिनीनिवासोऽप्यभिचारेषु निरालयाश्च शस्ताः ॥ २३ ॥ अचलाश्च विविक्तनिर्जला ये मुसलखीशिशुशब्दवर्जिताः स्यः। अश्रमेषु श्रमेषु चापि देशाः परिहीणान्त्यजरासभाश्वशूर्णाः ॥ २४॥ कुकवाकुविलालजुष्टदेशे जपहोमादि कृतं फलाय न स्यात्। विधवा विकलाश्च पापिनो वाप्यृतुमत्यश्च निहन्ति कर्म सर्वम् ॥ शुभकर्मसु कन्यकाश्च सत्यः शुभलक्ष्मप्रवराङ्गनाश्च विप्राः । ध्वनयोऽपि गवाश्वकुक्षराणां फलदाः स्युः सह शङ्खवाद्यगीतैः ॥ अभिचारविधौ तु कन्यकाद्या विधवाद्याश्च गवाश्ववेदघोषाः । अपहन्युरिमे प्रयोगशक्तिं सुतरां माङ्गलिकानि तत्प्रदेशे ॥ २७ ॥ विजनेषु विशेषतोऽभिगुप्तेऽनतिदूराद् विविधाप्तराक्षिवर्गैः । विपिनादिपुरोक्तलक्षणेऽन्यैर्यदृदृष्टे विद्धातु मारणाद्यम् ॥ २८ ॥ ह्रदिनीनदसद्यविन्ध्यशैलास्त्वपि रत्नाकरगा विशिष्टनद्यः । उद्धेः सार्ललं च हन्युरेते यदि मध्ये स्युरलं प्रयोगशक्तिम् ॥ २९ ॥

 <sup>&#</sup>x27;कि' क. पाठ:.

प्रकृतार्थविशेषकर्मणामप्यभिरूपे सुविचारितप्रदेशे । यदसौ विद्धाति बीजमुप्तं ननु देशानुगुणं फलाय रोहेत् ॥ ३० ॥ देशाधिकारः ।

विद्धीत वशीकरं वसन्त परिवद्वेषणकं निदाधकाले।
वर्षास्वारिचाटनप्रयोगं शिशिरे मारणकर्म चेत् करोतु ॥ ३१ ॥
शरदेव हि शान्तिके प्रशस्ता खलु हेमन्तकृतानि पौष्टिकानि ।
ननु शान्तिकपौष्टिके हिमे वा मधुमासेऽपि तथा परे वद्नित ॥ ३२ ॥
उदयात् परतो रवेस्तु यामाविह हेमन्तवसन्तकौ कमोक्तौ ।
प्रहराविष पश्चिमौ निदाधाह्वयमासावुदितौ दिनावसानात् ॥ ३३ ॥
मिहिरास्तमयात् तु विंशितः स्याद् घटिकाः शारदकालसंज्ञितोऽसौ ।
परतो घटिकास्तु शैशिरः स्यादुद्यात् प्रागिति तत्त्वसागरोक्तम् ॥३॥
कालाधिकारः।

सिततण्डुलभक्तपञ्चगव्यैस्तिलपुष्पाक्षतग्रुक्वगन्धयोगैः ।
ननु नित्यविधौ पलाशदूर्वायवशालिप्रमुखाश्च धान्यवर्गाः ॥ ३५ ॥
अथ शान्तिककर्मणां विशिष्टे हवनादौ च यथोदितं सामिद्धिः ।
विदर्धात शमीवटाम्रनित्याखदिरोदुम्बरमागेबोधिबिल्वैः ॥ ३६ ॥
दिधमाक्षिकदुग्धपायसाज्यैश्चरवो बिल्वतिलार्श्च शालिभेदाः ।
फलमोदकशर्करोक्तपुष्पैः समिधः स्युर्विविधाश्च पौष्टिकेष्टाः ॥ ३७ ॥
लवणस्तिलसर्षपौ यथोक्ताः सामिधः पुष्पफलानि पुचलीकाः ।
मधुराणि सजन्मवृक्षहेमैः स्युरमी चन्दनरोन्नने च वश्ये ॥ ३८ ॥
मधुपेन्द्रलते सहा च भीता हरिपत्नीहरिलञ्चितासुभद्राः ।
मसली गिरिकर्णिमोहंनीकाः सुरताल्युत्पलमादंलाङजदूर्वाः ॥ ३९ ॥
गजदानशिले सितार्कमूलं कनकं क्षीरनगाः स्वदेहजानि ।
उदितानि हि वश्यकर्षणार्थं जनुमूर्जादि च तत्र तन्त्रगीतम् ॥४०॥
नुषसर्षपकाककाकवैरिच्छददण्डीिषिनिम्बमानुलुङ्गैः ।
महिषाश्च जलेऽप्यलक्तसारं ननु विद्वषणकर्मवस्तु गीतम् ॥ ४१ ॥

<sup>🤋 &#</sup>x27;ज' ख. पाठः. २. 'हि' ग. पाठः. ३. 'लदाव्ज' ख. पाठः.

फिलिस्रणिचत्रलोणिपण्डैः कनकाम्मोगृहधूर्वकोषणैर्वत् ।
परिपिष्टमिदं विषं वदन्ति द्विषतां द्वेषणमारणिकयेष्टम् ॥ ४९ ॥
पिचुमन्दतरुस्थकाकनीडं वसनाङ्गारमृदः रुमशानलब्धाः ।
नगदारुकमृर्कटीकँदण्डीनृकचास्थ्यादि च वस्तु चाटने स्यात् ॥ ४९ ॥
अमणे च पिशाचवृक्षनिम्बावसितोन्मत्तकलाङ्गलीर्शणैश्च ।
रुजिचित्रकदण्डिशाल्मलाचैर्विषमल्लातिवमीतकैश्च कुर्यात् ॥ ४४ ॥
विषवृक्षविषाजसिपषोऽहीन् नृकपालास्थि फलानि चैत्यकाष्टैः ।
वसनान्यसितानि सर्षपाद्यं नत्वकेशाङ्ब्रिरजांसि साध्यजानि ॥ ४५ ॥
दिकशालवकाकरक्तपीतैः कुसुमेलोहितपुष्परक्तगन्धेः ।
अपि जन्मनगादिपुत्तलीभिः कटुकोष्णिरिष मारणं विधेयम् ॥ ४६ ॥
बुससर्षपपीतगन्धपुष्पैः कटुकोष्णाम्बानिशाजमाहिषाणि ।
कुपटचरकोकिलाक्षचकीमृदिति स्तम्भनकृत्यसाधनानि ॥ ४७ ॥
इत्याधिकारः।

तपनाहिनगात्मभाँश्विनीनां तिथयोंऽशा दिवसाः शुभग्रहाणाम् । हरदस्रहरीन्द्रस्र्यपूषादितिदैवानि च भानि शान्तिके स्युः ॥ ४८ ॥ तिथयो मंहिषारिविन्नयाम्याः शशिजीवांशदिनोदयादिकं च । गुरुविष्णुशशाङ्कभैभंगर्क्षं कथितं पौष्टिकसिद्धिदं यथावत् ॥ ४९ ॥ नवमी हरिमातृदिगुहानां तिथयः शुक्रकुजार्कवासराध्य । रिवितिष्ययुताश्च सिद्धयोगाः कथिताः संवननेषु कर्षणे च ॥ ५० ॥ नवमी शशिमातृविहदैवास्तिथयः शुक्रकुजार्कवासराधम् । यमवाह्वहराहिदैवपूर्वाः खलु विद्वेषणकर्मसिद्धिदाः स्युः ॥ ५१ ॥ असिताहिन चासितप्रदोषोऽप्यसिताष्टम्यथ तचतुर्दशी च । हरविद्वियमाहिवायुतारास्त्विल्लोचाटनकर्मसिद्धिदाः स्युः ॥ ५२ ॥ असिताथ चतुर्दशी कृह्ररप्यसिताष्टम्यसिताकभौमवारैः । किलिकेस्थिविरे यमाम्बुभे वा कुजमन्दाभ्युदयाश्च मारणे स्युः ॥ ५३ ॥

१. 'धू' ख. पाठः. २. 'स', ३. 'कु' ग. पाठः. ४. 'ग' ख. पाठः. ं निः', ६. 'का' ग. पाठः. ७. 'जा', ८. 'रायम् ॥ यम', ९. 'धिकाष्ट' ख. पाठः. १०, 'र' ग. पाठः.

द्विषतोऽष्टमराशिनेधनर्क्षेण्वथ वैनाशिकमार्गसंख्यमानि ।
कुजमन्दिनोदयादियोगैरभिचर्यासु भवन्ति मिद्रिदानि ॥ ५८ ॥
कुजशुक्रनुधेन्दुस्र्यसौम्या भृगुजारौ गुरुमन्दसौरिजीवाः ।
कमशोऽश्वयुजादिभाङ्षिपास्त खलु मेषादिकराशिषाश्च ते स्युः ॥ ५५ ॥
कुजभास्करजीवमन्दशुका वृधशुक्राकृजसौग्यचन्द्रभौमाः ।
धिषणोऽप्यधिपास्त्वजादि सिहाद्यपि चापादिषु राशिषु त्रिधैधम् ॥ ५६ ॥
गुरुमन्ददिनेऽथ जीवमन्दाशकनक्षवतदशके सित्ते ।
स्थिवराख्यमुदाहरन्ति शस्तं रिपुरोगार्णविनाशनप्रयोगे ॥ ५७ ॥
दिवसं प्रविभज्य चाष्टधान्त्यप्रथमौ मोक्ष्यति तिद्दनप्रदाशो ।
प्रहरार्धभुजौ ग्रहाः षडन्ये कमशोंऽशो गुलिकोऽत्र यः शनेः स्यात्॥ ५८ ॥
जननर्क्षकतोंऽशकादशीतेरिवको यस्य तु योऽष्टमोंऽश उक्तः ।
स विनाशकसंज्ञको विनाशी निजभात् सप्तमभं तु नैधनाख्यम् ॥ ५९ ॥
निजभाद्रवितोदिधित्रसंख्याः श्रुभताराः श्रुभकर्मणां प्रशस्ताः ।
शुभकर्म करोतु रागर्थामा सधनैकादशसंख्यया स्वराशेः ॥ ६० ॥

## दिनाधिकारः।

न च यानगतो न वाहनस्थो न च यन्त्रस्थलगो न वाशुचिः सन् ।
विषयेण्वभिषक्तमानसो वा जपहोमादिकृतं फलं लभेत ॥ ६१ ॥
अतिनीचमपीह नोच्छितं वा न च शुद्धेतरचर्मकम्बलाह्य म् ।
अशुभाङ्ष्रिपजं च भिन्नदग्धं नृजलोच्छिष्टमलाक्तमासनं स्यात् ॥ ६२ ॥
कुशदर्भकृताः शुभाश्च षृस्यः फलकाः पुण्यतरूद्भवा विशालाः ।
सकषायतरश्चचर्म चैणं त्विप शस्तानि सुलोहदन्तजानि ॥ ६३ ॥
सितशुद्धविधौतवाससा + समवास्तीर्णविशङ्कटासनानि ।
प्रभवन्ति हि सौम्यक्रमसिद्धौ विषवृक्षादिकृतान्यसौम्यकृत्ये ॥ ६४ ॥
उपविश्य तु विष्टरेऽथ जान्वोर्विवरेऽङ्गुष्ठानिपीडनं विधाय ।
ऋजुमध्यगलेक्षणामकायो भवति स्वस्तिकमासनं निविष्टम् ॥ ६५ ॥

१. 'बा' ग. पाठः

चरणाम्युगं त्वथोपरिष्टाद्धिरोप्योरुयुगस्य मूलदेशे । उपविश्य पुरेव पद्मसंज्ञं कथितं तद्विपरीततस्तु भद्गम् ॥ ६६॥ अधिरोप्य तु दक्षिणाङ्ब्रिम्रावथ सन्ये चरणे तु दक्षिणोरुम् । अधिरोप्य पुरेव सूपविष्टो यदि योगासनमिष्टदं तदाहुः ॥ ६७ ॥ वृषणे तु निगृह्य वामजङ्घापदगुरुफे त्वधिरू दसस्फिगूरुः। उपरिस्थितदक्षिणोरुजानुः खळु योगी स तु गोमुखासनस्यः ॥ ६८॥ विनिवेशितजिह्मदक्षिणाङ्घिः फलकादावुपविश्य वामपादम्। अवनौ विनिधाय चोर्ध्वजङ्घं ननु तत् स्वस्तिकमर्धपूर्वमाहुः ॥ ६९॥ उपविश्य तथासने तु पादौ भुवि संस्थाप्य मिथो निबद्धजङ्घौ । समतोरणजानुरूढहस्तो यदि वीरासनयोगपद्दनद्धः ॥ ७० ॥ स्थित एव पदद्वयेन भूमौ फलकाद्यं च विना स चेनिविष्टः। समतोरणवत् स्थितोरुजङ्घो भवतीहोत्युं। टिकं च कुकुटं तत् ॥ ७१ ॥ मेरुतां विजये तथेन्द्रियाणां भवमुक्ती च सुधारणे समाधी । कमलासनमिष्टमत्र भद्रं हितमुक्तं खलु नित्यपौष्टिकादौ ॥ ७२ ॥ कथितं खलु शान्तिकेषु कर्मस्विखलं स्वास्तिकमेव चाभिषेके । अपि शान्तिकजप्यहोमपूजास्वथवा स्वस्तिकमर्धपूर्विमिष्टम् ॥ ७३ ॥ सकलीकरणे निजैक्यदेवेष्वभिजप्येषु समाधिहंसयोगे । परमार्थनिरूपणेषु चेष्टं खलु योगासनमप्रतो गुरुश्चेत् ॥ ७४ ॥ पृतनाविजये च तनिरोधेष्विप संस्तम्भनभूतिनग्रहादौ । अपि संवननेषु कर्षणे वा ननु वीरासनमुक्तमाशुसिद्धचै ॥ ७५॥ कथितं खलु कुकुटं रिपूणां र्हॅचिविद्रेषणचाटनअमेषु । अथ मारणकेषु पार्ष्णिसंज्ञं विदितं वासनमर्धकुकुटं तत् ॥ ७६ ॥ विजये मरुतां स्वदोषशान्त्ये पृतनास्तम्भविधौ च गोमुखं वा। प्रमदार्जनकर्षणेषु चाञ्जं विजितं यद् विदितं गुरूपदिष्टम् ॥ ७७॥

१. 'त्कु' ग. पाठः. २. 'अरुणां वि' ख. पाठः. ३. 'स' ग. पाठः. ४. 'रजिवि' ख. पाठः. ५. 'य' ग. पाठः. ६. 'नरक' ख. पाठः.

विजयेन यथैवमासनानां फलमेकायतया मनःप्रसादः ।

मन एव हि सर्वकारणं तत् स्ववशं चेद् विजितं हि किं न सर्वम् ॥७८॥

आप्यं मण्डलमुच्यतेऽत्र पुरतो यत् तत्र शान्त्यादिकं
भौमं वाखिलनित्यपौष्टिकविधौ शस्तं त्वथो मारुतम् ।

द्वेषोचाटनकेषु संवननकेऽप्यामेयमाकर्षणे

संस्तम्भे खलु भौममैन्द्रमथवा स्याच्छान्तिके पौष्टिके ॥ ७९ ॥

मारणं तु विद्धीत वायुना वेष्टितानि कुलिशाङ्कमण्डले ।

बिह्संपुटषडश्रकेऽथवा शान्तिकान्यपि वशीकराण्यपि ॥ ८० ॥

आसनाद्यधिकारः ।

विज्ञायैतदशेषमेव बिधिना विद्याविशिष्टाद् गुरोस्तत्तत् कर्म समादधीत नियतं संसिद्धमन्त्रात्मवान् ।
यद् यत् स्वार्थपरार्थकारणतया कृत्यं भवेत् साधकः
कृत्वा तत् फलमञ्जूते सा भुवने संजाततत्प्रत्ययः ॥ ८१ ॥
इति श्रीमदीशानशिवगुरदेवपद्भतौ तन्त्रसारे
साधनपटलः पञ्चमः ।

#### अथ षष्ठः पटलः ।

अत्रामिकुण्डानि च मण्डलानि प्रत्येकशस्तान्यथं तेषु तेषु ।
तन्त्रेषु यानि प्रथितानि सम्यक् संक्षिप्य वक्ष्यामि यथाप्रधानम् ॥ १ ॥
वेदाश्रकं शान्तिकपौष्टिकादौ वृत्तं च योनिप्रतिमं हि वश्ये ।
आकृष्ट्येऽश्वत्थदलं तु कुण्डं स्तम्भेऽष्टकोणं अमणे षडश्रम् ॥ २ ॥
वज्राङ्ककोणित्रषडश्रकुण्डे स्यातां द्विषन्मारणचाटनादौ ।
सर्वाणि कुण्डानि हरित्सु कुर्यालिङ्कप्रतिष्ठासु च देवतानाम् ॥ ३ ॥
प्रासादे मण्डपे वापि गृहे वा यत्र कर्म तत् ।
कियते तत्र संशुद्धे स्थले गन्योपलेपिते ॥ ४ ॥

१. 'क्ये' खा, पाठः.

मध्येऽत्र सूत्रं वरुणेन्द्रदीर्घ निवेश्य चास्फाल्य तु तस्य मध्ये । बिन्दुं विधायापरपूर्वयोस्तद्थाङ्कयेत् सूत्रवशात् समानम् ॥ ५॥

पुनस्ते सूत्रखण्डे तु समं भित्त्वाङ्कयेदिप । बिन्दोस्तु पूर्वापरमध्यमाङ्किर्मितेन सूत्रेण तदाहितेन । बिन्दोः सयाम्योत्तरिदक्समाङ्कअमैः समालिख्य तु मत्स्ययुग्मम् ॥ १ ॥ तयोर्निधाय सूत्रं स्याद् दक्षिणेनोदगायतम्॥ ७॥

तयोर्निधाय सूत्रं स्याद् दाक्षणेनोदगायतम् ॥ ७ ॥ इत्थं ब्रह्माह्वयं सूत्रमुदक्सूत्रं च साधयेत् ।

क्षेत्रार्धमानेन तु विन्दुसंस्थश्चतुर्दिशं स्त्रवशाद् यथेष्टम्। अद्वान् विधायाथ तदङ्कयुग्मात् स्त्रद्वयात् स्युः सन्नु कोणमत्स्याः॥ ८॥

तेषु मत्स्येषु परितो दिशु सूत्रैर्निपातितैः ॥ ९ ॥ चतुरश्रं भवेत् क्षेत्रं चतुष्कोष्ठं समं शुभम् । सर्वमण्डळकुण्डादेः सामान्योत्पत्तिकारणम् ॥ १० ॥

### चतुरश्रसाधनम्।

कुण्डं प्रशस्तं चतुरश्रमादावश्वत्थपत्रं च तथार्धचन्द्रम् । तद्भत् त्रिकोणं त्विप वर्तुलं स्यात् षट्कोणकं पद्ममथाष्टकोणम् ॥११॥

रिलमात्रं शतार्धे स्याच्छतहोमे त्वरिलकम् ।
सहस्रे हस्तमानं स्यादयुते च द्विहस्तकम् ॥ १२॥
लक्षे चतुष्करं कुण्डं दशलक्षे तुं षट्करम् ।
कोटिहोमेऽष्टहस्तं स्याद् यथा भोजेन्द्रपद्धतौ ॥ १३॥
सर्वाणि कुण्डानि यथोक्तमानादायामविस्तारसमानि तानि ।
खातं तु विस्तारसमं विधेयं तिस्रः क्रमाचोपिर मेखलाः स्युः ॥ १४॥

समं स्यात् सर्वतः खाँतं खाँतोपिर चतुर्दिशम् । एकाङ्गुळं पिरत्यज्य कुर्यात् तिस्रोऽथ मेखळाः ॥ १५ ॥ स्तिप्रमाणे खलु मेखला स्यादाद्याङ्गुळाभ्यामपराङ्गुळेन । अर्घाङ्गुळाद्या त्वथवा त्वरतौ त्रिद्येकमात्राङ्गुळकैर्विधेया ॥ १६ ॥

१. 'इाद्रिधा' ग. पाठः. २. 'चतुष्करम्', ३, ४ 'स्या' ख. पाठः -

अत्र भोजराजः -

''कुण्डहस्तप्रमाणस्याचा द्यङ्गला द्वितीयाङ्गलेनार्धाङ्गलेन च तृतीया अरत्निप्रमाणस्य व्यङ्गुलैद्वचङ्गुलाङ्गुलमाना " इति । हस्तकुण्डे मेखलाः स्युश्चतुखिद्वचङ्गुलाः क्रमात् । षट्चतुस्त्र्यङ्गुलैः कुर्याद् द्विहस्तेऽपि यथाकमम् ॥ १७ ॥ चतुष्करे त्वष्टकषट्चतुष्कैः षड्ढस्तके चापि दशाष्टपड्भिः। स्युरङ्गुलैरष्टकरेऽपि कुण्डे ताः षोडशद्वादशकाष्टसंख्यैः ॥ १८॥

सर्वाः सर्वेषु कुण्डेषु विस्तारोच्छ्रयतः समाः। परितः स्वसमायामा निम्नोन्नतविवर्जिताः ॥ १९ ॥

अत्र भोजराजः -

"क्रमेण सर्वकुण्डेषु तिस्रो मेखलाः कुण्डानुरूपेण विधातन्याः" इति । कुण्डस्य पश्चिमे योनिं कुर्याद् दक्षिणतोऽपि वा । मध्यतो मेखलानां तु सर्वासामुपरि स्थिताः ॥ २० ॥

सूर्याङ्गुलायामवती तु योनिरामूलतोऽमाद् वसुवेददसैः। विस्तारतः स्यात् कमशोऽङ्गुलोचा द्राङ् निर्गताग्रापि च रिलकुण्डे ॥ २१॥

> अरत्यादिषु कुण्डेषु द्वचङ्गुलं द्वचङ्गुलं पृथक् । क्रमादायामविस्तारवृद्धचा योनिर्विधीयते ॥ २२ ॥

अत्र भोजराजः -

" एवं प्रथमकुण्डस्य । शेषाणां द्वचङ्गुलदृद्धचा योनिर्विधातव्ये"ति । मञ्जर्यो च हस्तमात्रकुण्डस्य -

> '' तालायता जलपतेर्दिशि संस्थिता स्या-दश्वत्थपत्रसदृशी कमशोऽथ निम्ना। नाभिर्दशाङ्ग्लषडङ्गुलतः क्रमेण विस्तारतश्च चतुरङ्गुलगोलकाग्राः ॥ " इति च । चतुरश्रं तु वा वृत्तं कुण्डं नित्ये च शान्तिके । सार्वकामिकमित्यन्ये चतुरश्रं च वर्तुलम् ॥ २३ ॥

<sup>&#</sup>x27;लमा' ख. पाठ: ३. 'नीतिं यो' ग. पाठ:

श्रुत्येकांशं तु सीम्नो बहिरिप पुरतोऽथाङ्कायित्वाम्बुनाथे तन्मानात् सूत्रमन्तर्निहितमुभयतः कोष्ठयोश्रीमायत्वा । मध्यार्चन्यस्य कर्णान्तिकमिप परतः कोणयोः पूर्वचिद्वे सूत्रे त्वास्फाल्य योनिप्रतिममिप भवेत् कुण्डमश्चत्थपत्रम् ॥ २४ ॥

चतुरश्रं युगांशांशं कृत्वान्त्यं चोत्तरे त्यजेत् ।

भागं त्वनेन प्राक्ष्यत्यग्वहिरङ्को निधाय तु ॥ २५ ॥

तद्वद् दक्षिणतो मध्यस्थितस्त्रभ्रमाद् द्वयोः ।

अर्धचन्द्रसमाकारं कुण्डं भवति शोभनम् ॥ २६ ॥

वेदाश्रे चतुरंशके भुजिमते प्रागंशमाप्याद् बहिः क्षिप्त्वा मध्यमवारुणाङ्कानिहिते सूत्रे द्विधा आमिते । स्यातां द्वौ शफरौ तयोश्च पुरतश्चाङ्केऽथ सूत्रत्रयं

क्षिप्त्वा तत्समस्वाततो भवति तत् कुण्डं त्रिकोणाह्वयम् ॥ २७॥ षष्ठांशं पूर्वनिहितं गृहीत्वा नैर्ऋतस्थितम् ।

वायव्यान्ते च सूत्रे द्वे क्षिप्त्वा वा स्यात् त्रिकोणकम् ॥ २८ ॥ मध्यबिन्दुस्थितं सूत्रं प्राग्भुजाद् द्यङ्गुलं बहिः । परिभ्रम्य भवेत् कुण्डं वर्तुलं तत् सुशोभनम् ॥ २९ ॥

बाह्यस्थं षष्ठमंशं शतमखवरुणाशाश्रितं वेदकोणे

मध्ये संस्थाप्य सूत्रं समामिह तु तयोर्भामयित्वा तु बाह्ये ।

चत्वारस्तर्त्रं मत्स्यास्तदनु धनददिग्दक्षिणस्थे च सूत्रे

तत्रस्थेप्वेषु चिह्नेष्वथ समपतितैः स्यात् षडश्रं हि कुण्डम् ॥ ३०॥

वृत्तकुण्डेऽब्जपत्राणि कुर्यात् तन्मेखलोपरि । कुण्डार्धमायतान्यष्टौ मध्ये तत्कर्णिका भवेत् ॥ ३१ ॥ पद्मोक्तलक्षणेनैवं कृत्वा स्यात् पद्मसंस्थितिः ।

आदित्याङ्गांशमन्तर्वहिरिह परितो दिश्च सम्भ्राम्य ताभ्यां द्वाभ्यां मत्स्यौ भवेतां दिशि दिशि पतितैस्तेषु मूत्रैर्यभावत् ।

१. 'द' स. पाठः. २. 'वे कु', ३. 'रं', ४. 'स्य', ५. 'स्थितम्' ग. पाठः.

कुण्डं स्याद्ष्टकोणं सुरुचिरमथवाप्यधिदिक्सूत्रकोणाचिछष्टाप्येन्द्राच्छरांशात् कृतशफरयुगाज्जातमीनाष्टकेर्वा ॥ ३२ ॥
क्षेत्रे त्रिपञ्चाङ्कुलमात्रवृत्तं त्रिभिस्त्रिभिश्चाङ्कुलकेर्विभज्य ।
रेखांशकान् पञ्चदशात्र कुर्यात् कोणान्तराणि त्रिभिरंशकेः स्युः ॥ ३३ ॥
स्थित्वा त विन्दावथ पञ्चधास्मिन् सूत्राणि सूर्याङ्कलमायतानि ।
दत्त्वाश्रिमध्येन समं विभक्तेः सूत्रैहिं कोणद्वयसन्धयः स्युः ॥ ३४ ॥
विन्दोस्तु कोणान्तगसूत्रमानात् संश्राम्य तत्क्षेत्रचतुर्थभागात् ।

पञ्चकोणकुण्डाधिकारः।

बिन्दुस्थसूत्रभ्रमणं विधाय स्युः सन्धयः पञ्च तथात्र सूत्रैः ॥ ३५॥

चतुरश्रं तु संसाध्य द्यष्टधा विभजेत् पुनः ।

षट्पञ्चाशच कोष्ठानां द्विशतं चात्र वै भवेत् ॥ ३६ ॥

षण्णां षड्भिस्तु कोष्ठेलिंखतु सरसिजं मध्यदेशेऽस्य बाह्ये

पद्भ्या पीठं च पीठाद् बहिरपि परितः पिद्भयुग्मेन वीर्थीम् ।

तद्घाह्ये पिद्भयुग्मे दिशि विदिशि तथा द्वारकण्ठोपकण्ठाद्

गण्डांश्चेवोपगण्डान् रजनिचरमरुद्वाहिशर्वेषु कोणान् ॥ ३० ॥

"कण्ठोपकण्ठात् कपोलोपकपोलात् शोभोपशोभा" इति केचिदाहुः ।

पद्मक्षेत्रस्थदिकसूत्रे संस्थाप्यान्यद् विमृज्य तु ।

बहिद्वादशकं भागं त्यक्त्वान्यत् परिवर्तयेत् ॥ ३८ ॥

क्षेत्रं चतुर्धा विभजेत् तु वृत्तं सूत्रं परिश्राम्य समं क्रमेण ।

तत्किणिकाकेसरपत्रसन्धिच्छँदावसानानि भवन्ति तानि ॥ ३९ ॥

पूर्व द्वादशकांशं यत् त्यक्तं तद् अमयेद् बहिः ।
पञ्चमं तद् भवेत् क्षेत्रं व्योमारूयं तद् दलायकम् ॥ ४० ॥
प्रसार्य कोणस्त्रे द्वे कोणादिङ्मध्यमेन तु ।
चत्वारि स्त्राण्यास्फाल्य स्त्रषोडशकं भवेत् ॥ ४१ ॥

१. 'त्र' ग. पाठः. २ः 'त्रि' ख. पाठः ३٠ 'त्रे', ४. 'श्रम्' ग. पाठः. 'श्री दिशि च त', ६. 'विहिद्वी' ख. पाठः. ७. 'च्छा' ग गठः.

दलान्तसिद्धचै दलसन्धिमध्ये निधाय सूत्रं तु दलान्तमानम् । दलान्तरालद्वयसंभ्रमोत्थैः शशाङ्कखण्डैस्तु दलं प्रसिध्येत् ॥ ४२ ॥

पद्मषोडरास्त्राणां मध्यं स्त्रैविभज्य तु । द्वात्रिंशत् खण्डस्त्राणि स्युर्दलामृत्तौ समम् ॥ ४३ ॥ सत्रोदयपार्श्वसत्रयोरंमास्थतं सत्रम्थास्य मुलतः ।

दलायस्त्रोदयपार्श्वम्त्रयोरंगार्श्यतं स्त्रमथास्य म्लतः । दलायस्त्रान्तमुपानयेलिखन्नेवं दलायं तु भवेन्मनोहरम् ॥ ४४॥ स्याच्छोलिपिष्टं सितचूर्णिमिष्टं हारिद्रमीषित्सतयुक्सुपीतम् । कौसुम्भसिन्दूरिकधातुरक्तं दग्धैर्यवाद्यैरिप नीलचूर्णम् ॥ ४५॥

शम्यब्जार्बेल्वादिदलैर्यज्ञियैः श्यामलं स्मृतम् । तत्तद्वर्णेस्तु वा धान्यैः पूरयेन्मण्डलानि वै॥ ४६॥ शक्तस्तु वाञ्लेद् यदि सिद्धिमध्यां तद्वर्णरत्नेरिह मण्डलानि । आपूरयेन्मौक्तिकपुष्यरागैर्माणिक्यनीलैर्हरितैश्च रत्नेः ॥ ४७॥ "एवंविधेषु चूर्णेषु सिद्धिकामो मुक्ताविद्वमादिकैस्तदेवं कुर्याद्"

इति भोजराजः ।

"रेखास्तु सर्वाः सर्वत्र शुक्काः स्युर्मध्यमामिताः। द्विहस्तेऽङ्गुष्टमात्रा वा हस्ते चानामिकासमाः। द्विहस्तेऽङ्गुष्ठमात्राः स्युर्हस्ते मध्यमया मिताः॥"

इत्यन्ये।

मध्ये सुपीता खल्ल कर्णिका स्यात् तस्यां तु बीजानि नवासितानि । द्वे द्वे पृथक् केसरके दलानां मध्येषु लेख्ये कुटिलाग्रमीषत् ॥ ४८॥

मूले तन्त्यापीतानि मध्ये स्थूलारुणान्यपि । अन्ते द्राक् तनुपीतानि तदन्तेऽल्पिसतानि वै ॥ ४९ ॥ "मूलमध्याप्रेषु पीतरक्तगुक्कं केसरजालिम"ति भोजराजः । शुक्कानि तान्यष्टदलानि कुर्यात् समानि तुङ्गाग्रमनोरमाणि । भुक्तचै तथाँ पाञ्जालेकानि मुक्तचै स्मरादियांगेषु शिताग्रवन्ति ॥ ५०

<sup>1. &#</sup>x27;तो स', २. 'ज्जा', ३. 'न्यू', ४. 'पिण्डादि', ५. 'दि' ख. पाठ ६. 'ध्य' ग. पाठ:. ७. 'थो' ख. पाठ:- ८. 'यो' ग. पाठ:.

अत्राजिते —

"दलात्राण्यिप सर्वाणि रक्तवर्णानि कारयेदि"ति ।

गौरीसरस्वत्यादीनां दलान्यश्चत्थपत्रवत् ।
विद्येशानां ग्रहाणां च गोंकर्णाग्राणि कारयेत् ॥ ५१ ॥
दिक्पालकानामधरात्रकाणि स्युद्धापि नन्द्यादिगणेश्वराणाम् ।
विद्येशपद्मोद्भवविष्णुसूर्यस्कन्दादिकानां च यथा शिवस्य ॥ ५२ ॥
श्वश्च्यामेन रजसा दलसन्धींस्तु पूरयेत् ।
पीठौन्तरालकोणानि संरक्तान्येव कारयेत् ॥ ५३ ॥

पीठं तु शुक्कारुणपीतकृष्णैः पादैस्तथा नीलककीलशोभम् ।
गात्रैश्चतुर्भिस्तु विचित्रवर्णैः कुर्याद् यथेष्टं त्वथवापि वर्णैः ॥ ५८ ॥

अत्र तत्त्वसागरे —

"पीठ कोष्ठद्वयं दिक्षु छोप्यं, तथा कोणे त्रीणि त्रीणि विछोपयेद्" इति ।

वीर्थी लतावितानाचैः पत्रकैश्चोपशोभयेत् ।
तहा हे दिक्षु शुक्केन चतुर्द्वाराणि प्रयेत् ॥ ५५ ॥
दिक्सूत्रकाणामुभयत्र कोष्ठे द्वारार्थमभ्यन्तरपङ्किसंस्थे ।
तहा ह्यपङ्को दितयद्वयं तत् षट्कोष्ठमित्थं विमृशेद् दिशासु ॥ ५६ ॥
कोष्ठत्रयं त्रयं चान्तर्द्वाराणां पार्श्वयोर्द्वयोः ।

एक्येन शोशासिद्धार्थमेकैकं विमृजेद् बहिः ॥ ५७ ॥ एवं पृथकोष्ठचतुःकवन्तः कैण्ठोपकण्ठाः प्रभवन्ति चाष्टौ । तत्पार्श्वतस्तद्विपरीतवक्रास्तद्वत् कपोलोपकपोलकाः स्यः ॥ ५८ ॥

ततः कोणेषु शिष्टानि षट्कोष्ठः।नि पृथक् पृथक् ।
विर्मुक्त्यै कोणासिच्चर्थं वृषभानेषु वा लिखेत् ॥ ५९ ॥
नीलेनाच्छाद्य के णांस्ताञ्छाखान् शुक्केन वा लिखेत् ॥ ६० ॥
कण्ठोपकण्ठान् रकेन कपोलोपकपोलकान् ।
पीतेनाच्छादयेदगै यथा भूमिन दश्यते ॥ ६१ ॥

१. 'ठो', २. 'धं', ३. 'को ोपकण्डात् प्र' ग. पाठः. ४. 'मुजै को' छ। पाठः.

बहिर्गुणाद् वै परितः क्रमोक्ताहिंखेत् ततः सत्त्वरजस्तमांसि । रजोभिरङ्गष्टमितांस्तु शुक्कारुणासितान् मध्ययवान्तरांस्तान् ॥ १२॥ भद्रकाधिकारः।

चतुर्श्रेऽष्टधा भक्ते चतुःषष्टिपदे कृते । मध्ये कोष्ठचतुष्केण पद्मं पीठं च संलिखेत् ॥ ६३ ॥ तद्घाद्यपद्भ्या खलु वीथिका स्यात् तद्घाद्यपद्भिद्वयदिक्चतुष्के । द्वाराणि कोष्ठैः खलु वेदसंख्यैः संमृज्य शुक्कानि समानि कुर्यात् ॥६४॥

द्वाराणां पार्श्वयोबाह्यपङ्कावेकैककोष्ठकम् ।
द्वारेणायोज्य विमृजेत् स्यातां कण्ठोपकण्ठकौ ॥ ६५ ॥
संस्थाप्य कोणेष्वथ कोष्ठमेकं शिष्टेः पृथक् कोष्ठकपञ्चकैः स्यः ।
एकीकृतैर्वेदकपोलकास्ते तावन्त एवोपकपोलकाश्च ॥ ६६ ॥

भत्राजिते — ''कपालं तु भवेत् तेषु पदं पूर्वापरायतम् ।

दक्षिणोत्तरगं चापि भवदेपकपोलकम् ॥"

इति।

प्रागुक्तमार्गेण तु कर्णिकाद्यं चापूर्य वीथिं च यथोन्तवर्णैः । द्वाराणि शुक्केन कपोलकास्ते रक्तास्तथा पीतरुचोऽभ्र च स्युः ॥ ६७॥

अत्राजिते बृहत्कालोत्तरे च —

"कपोलोपकपोलास्तु वहिकोणादिषु क्रमात्। रक्तं पीतं तथा श्यामं श्वेतं च परिकल्पगेत्॥"

इति ।

वह्नचादिकोणकोष्ठानि पीतश्यामासितारुंगैः ।
पूर्येद् वाथ सर्वाणि कृष्णेन पारिपूर्येत् ॥ ६८ ॥
बाह्ये तु शुक्कारुणकृष्णवर्णैः प्राग्वत् समालिग्ज्य गुणत्रयं तत् ।
स्यात् सर्वतोभद्रमिदं तु कोणे षट्कोष्ठकैकीकरणेन भद्रम् ॥ ६९ ॥
मण्डलेष्विभ सर्वेषु शुक्कान्यञ्जदलाने तु ।
द्वाराणि चाथ वीथी स्यालताचैरविशेषिते ॥ ७० ॥
सर्वतोभद्राधिकारः

१. 'ध्य', २. 'यं' ख. पाठः. ३. 'वर्तये' ग. पाठः.

द्वात्रिंशदंशे चतुरश्रकेऽस्मिन् सहस्रकं सङ्कृतिसंख्यकं च । कोष्ठानि तन्मध्यगतत्त्वसंख्यैः कोष्ठैः सरोजं तु लिखेत् पुरोवत् ॥ ७१ ॥

तद्वाह्यपङ्कचा पीठं स्यात् तद्वाह्यं सप्तपङ्किमेः ।
लिङ्गाष्टकं तु विलिखेद् दिक्सूत्रोभयपार्श्वयोः ॥ ७२ ॥
ऋतुवेदाक्षिवेदर्तुकाष्टेः स्यात् तिर्यगायतैः ।
पीठं सकण्ठं ब्रह्मादिजलपादान्तक शुभम् ॥ ७३ ॥

पीठोपरिष्टात् खळ मध्यपद्भचोर्युग्मस्थतत्को छचतुष्टयेन । लिङ्गं भवेत् तद्गतमध्यसूत्रान्मध्यान्तसंवर्तितमस्तकं वा ॥ ७४ ॥

अन्तर्मुखानि लि**ङ्गा**नि बुभुक्षूणां समालिखेत् । विपरीतं मुमुक्षूणामन्तःपीठानि कारयेत्॥ ७५॥

तत्कण्ठपीठोभयपार्श्वसंस्थे भद्रे चतुष्कोष्ठवशाद् भवेताम् । छिङ्गान्तरालेष्वपि पञ्चविंशैः कोष्ठैस्तु कोणेषु लता विधेयाः ॥ ७६ ॥

गोम्त्रिकावत् संस्पृष्टा रेखास्तत्कोष्टगा यथा । तथान्यरेखालोपेन लताः स्युर्विदिगायताः ॥ ७७ ॥ अश्रचन्तरेषु वल्लीनां पैत्राण्यप्यथवा लिखेत् । वल्ल्यादौ सक्तम् लानि कुटिलाग्रादिकान्यपि ॥ ७८ ॥ तद्वाह्ये पङ्कियुग्मेन वीथीं प्राग्वत् तु मार्जयेत् ।

विशिं तथा कर्वलताविशेषैराभूष्य तद्घाद्यवृतित्रयेऽि । कोष्ठानि वेदर्जुवसुपसंस्यं द्वारार्थमन्तः प्रभृतीह स्वन्येत् ॥ ७९ ॥ शोभोपशोभेऽिप स्यातां द्विचतुष्षड्विलोपतः ।

त्रिःसप्तकोष्ठानि पृथक् कोणे कोणे तु मार्जयेत् ॥ ८०॥
पद्मादिकं भद्रकवत् तु सर्वमाभूषयेत् पश्चविधैस्तु चूर्णैः।

लिङ्गाष्टकं पश्चमुखोक्तवर्णेरिच्छानुरूपं परिपूरयेद् वा ॥ ८१ ॥ इतीदं पार्वतीकान्तमुक्तं पासादमण्डलम् ।

अष्टलिङ्गळतापद्मवीथीप्राकारमेण्डितम् ॥ ८२ ॥

पार्वतीकान्तप्रासादाधिकारः।

१. 'प्रशन्त' ग. पाठः. २. 'पा', ३. 'कू', ४. 'ता' ख. पाठः ५. 'पि' ग. पाठः,

चतुरश्रं चतुर्हस्तं क्षेत्रं विंशतिभागिद्यम् ।
स्याचतुःशतकोष्ठं तन्मध्येऽब्जं तत्त्वकोष्ठकैः ॥ ८२ ॥
पक्कचैकया पीठमथैकया स्याद् बीथी ततः पिक्कचतुष्टयेन ।
तद्वारिकिकैः परितो लताः स्युस्तद्वाह्यपक्कचापि च बाह्यवीयी ॥ ८३ ॥
कुर्याद् भद्रकवत् पद्मपीठवीथीर्यथाविधि ।
प्रतिपिक्किद्विकोष्ठाष्टकोष्ठेद्वाराणि दिक्ष्विपि ॥ ८४ ॥
वीथ्यन्तरा द्वार्रनिबद्धकोष्ठत्रयेण भूपीठमथैककोष्ठम् ।
स्यात् कण्ठपीठं त्वथ तोयपट्टं कोष्ठेक्विमिलिक्कमथैककोष्ठम् ॥ ८५ ॥
अध्यक्षोध्वे च तत्कोष्ठात् पीठकोष्ठचतुष्टये ।
कोष्ठान्तः कोणगं स्त्रं कोष्ठस्त्रार्धमानतः ॥ ८६ ॥
अमयित्वा त्यजेद् बाह्ये खण्डिताश्रिचतुष्टयम् ।
पीठमेवं भवेद् रन्यं द्वादशाश्रीरजङ्कृतम् ॥ ८७ ॥
पायवत् समापूर्यं तु वैर्णच्णैः पद्मादिवीथ्यन्तमशेषिबम्बम् ।
स्यातं लतालिक्कसमुद्भवास्यं तन्मण्डलं शङ्करविष्ठमं यत् ॥ ८८ ॥
लतालिक्कोन्द्रवाधिकारः ।

क्षेत्रे षोडशधाभक्तचतुरश्रे चतुर्दिशम् ।

पार्वतीकान्तवत् कोष्ठैः कुर्याछिङ्गचतुष्टयम् ॥ ८९ ॥

मध्ये विशिष्टैरपि वेदकोष्ठैर्लिङ्गान्तरालेप्वपि तत्प्रसंख्यैः ।

चतुर्दलाङ्गं खयमेव तैः स्याछिङ्गेषु संवर्तितमस्तकेषु ॥ ९० ॥

मद्राष्टकं स्यात् कण्ठेषु लताः कोणेषु पूर्ववत् ।

लिखित्वा मण्डलं तत् स्यात् पञ्चब्रह्माभिधानकम् ॥ ९१ ॥

मध्येऽम्बुजे वर्तुलकर्णिका स्यात् पीता च रक्ता तनुकेसराली ।

ईशस्तु मध्ये पुरुषादयोऽपि खवर्णदिग्लिङ्गगता भवन्ति ॥ ९२ ॥

अस्यैव तु लतास्थानेप्वालिख्य स्वस्तिकानि तु ।

कोणार्धपङ्क्रगोर्वीथी स्याद् गौरीतिलकमण्डले ॥ ९३ ॥

 <sup>&#</sup>x27;कर्णपूर्णे' ख. पाठ:.

नाभेः समीपे प्रथमं तु कोष्ठं वकायतं द्वेऽथ पुनर्विलुम्पेत् ।
तहिषणावर्तचतुष्पथाङ्कं स्यात् स्वस्तिकं चान्तरवीथियुक्तम् ॥ ९४ ॥
इसामपीतासितारक्तैर्मार्गानाभूषयेत् कमात् ।
सण्डवीथीस्तु शुक्केन लिङ्गादन्येन भद्रके ॥ ९५ ॥
पञ्चब्रह्ममण्डलगौरीतिलकाधिकारः।

क्षेत्रे तथाष्टादशधा विभक्ते कोष्ठानि चास्मिन् त्रिशतं च वेदैः। विश्वत्यपि स्थात् खलु तत्त्वसंख्यैर्मध्ये सरोजं विलिखेत् पुरोवत् ॥ ९६॥

अष्टाशास्त्रपि षट्त्रिंशत्कोष्ठैः स्युः स्वस्तिकान्यपि । एकं त्रीणि ततः पश्च कोष्ठलोपक्रमः स्मृतः ॥ ९७॥

एतत् खलु स्वस्तिकमण्डलाब्जं क्षेत्रेऽथवा द्वादशमागितेऽस्मिन् । मध्येऽम्बुजं षोडशकोष्ठकैः स्यात् स्युः स्वस्तिकान्यष्टदिशासु तद्वत् ॥ ९८॥

स्वस्तिकान्यपि पद्मं च प्राग्वदापूर्य वर्णकैः । स्वस्त्यर्थं स्वस्तिकं शस्तं सर्वदेवाभिनन्दनम् ॥ ९९॥

स्वस्तिकाब्जद्वयाधिकारः।

क्षेत्रे तथाष्टादशभागिकेऽस्मिन् तन्मध्यगः स्वस्तिकनाभिमादौ । सङ्खल्प्य छम्पेत् तु चतुष्पथाभं समन्ततः कोष्ठकपञ्चकानि ॥ १००॥

> कोष्ठमात्रायता रेखाः कुटिलाः स्वस्तिकाकृतौ । परस्परपयोधिन्यः स्थाप्याः स्युः शेषलोपतः ॥ १०१ ॥

पञ्चाश्रदस्मिन् खळु सप्तकं च स्यात् स्वस्तिकानां सह चार्कभद्दैः। मध्ये द्विपञ्चाशदपि द्वयं च स्यात् सर्वतोभद्रचतुष्पथानाम् ॥ १०२॥

> कोणेषु चैककोष्ठानि शिष्टान्याभूषयेत् सितैः । नीलपीतारुणश्याभैर्भद्राण्यपि चतुष्पथान् ॥ १०३ ॥ एताद्धि सर्वतोभद्रस्वस्तिकं नाम मण्डलम् । सर्वस्वस्तिकामित्येते प्राहुर्यच्छिवयोः प्रियम् ॥ १०४ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;हि' ग, पाठः.

क्षेत्रेऽथवा षोडशधा विभक्ते मन्वर्कदृग्वस्वृतुभेदिते वा । प्राग्वद् विलोमार्ते खल्ज मण्डलानि स्युः सर्वतः स्वस्तिकभद्रवन्ति ॥ १०५॥ स्वस्तिकसर्वतोभद्राणि।

> चतुरश्रे द्विहस्ते तु चकाञ्जं पीठवर्जितम् । स्यादेकनामं तल्लक्ष्म भवेन्मानीङ्गुलकमात् ॥ १०६॥

निधाय सूत्रं त्वथ मध्यविन्दौ पद्मार्धमानेन नवाङ्गुलेन । त्रिभिश्च वस्विब्धिमतैर्श्रमैस्तैः सरोरुहं नाभ्यरनेमयः स्युः ॥ १०७ ॥

> पद्मं पुरोवदालिख्य नाभिं पीतेन पूरयेत् । दलतुल्यारके चके दलरेखाः प्रसार्य तु ॥ १०८ ॥

लिखेत् ततस्तेष्वरकान् यथावद् दलौद् द्विसंख्येष्वरकेषु तद्वत् । दलामस्त्रेदेलसन्धिस्त्रेः प्रसारितेस्तावदिहारकाः स्युः ॥ १०९ ॥

> विभज्यारभुवं त्रेघा द्वाभ्यामन्तरथाङ्कयेत् । मत्स्यवैत् तेष्वथास्फाल्य सूत्राण्येषु लिखेदरान् ॥ ११० ॥

इन्दीवराश्वत्थदलोपमा वा ते मातुलुङ्गाकृतयोऽथवा स्यः । कृंबज्जच्छदाभाश्च यवोदरा वा मध्यैः कृशैर्वाथ पिपीलिकामाः ॥ १११॥

> अरकास्त्वरुणाः इयामास्ते स्युरेकान्तर्राः क्रमात् । अन्ते गोरोचनाभाः स्युः पीताः स्युररसन्धयः ॥ ११२॥

नेमिं त्रिधा संप्रविभज्य कुर्याच्छुक्केन मध्ये त्वसितेन बाह्ये । पीतेन चान्तः परिपूर्य कोणान् कृष्णेन सस्वस्तिकचिह्ररम्यान् ॥ ११३॥

अरसन्ध्यन्तरालस्थो बिहुर्नेमेः परिश्रमेत् । अरसन्धेस्तु मध्यस्थो अमयेदरम्लकम् ॥ ११४ ॥ मध्येऽरकाणां स्थित्वा तु अमयेदरमध्यकम् । मातुलुङ्गफलाकारा एवं सिध्यन्त्यराः कमात् ॥ ११५ ॥

अरामसंस्थर्त्वरसन्धिमूलात् सूत्रं तथारोभयपार्श्वसंस्थम् । पृथक् समास्काल्य तथारकाः स्युविस्तारितेन्दीवरपत्रकल्पाः ॥ ११६॥

<sup>1. &#</sup>x27;न्', २. 'सा' स्न. पाठः. ३. 'लाग्रुस' ग. पाठः. ४. 'वर्तेंध्व' ग. पाठः. ५. 'त्', ६. 'त्' ग. पाठः. ७. 'च्द' स्न. पाठः. ८. 'रं', ९. 'त्' ग. पाठः. १०. 'त्व' स्त. पाठः. ११. 'कू' ग. पाठः.

अरमध्यस्थितोऽरामं किञ्चित् त्यक्तवाञ्जपत्रवत् । अरसन्धेर्भमाचाम्रभमादञ्जदलारकाः ॥ ११७॥

शान्तात्रम्लाः पृथवस्तु मध्ये कार्यास्तृतीयांशतयारसन्धेः । अन्तैः प्रविष्टास्तु यवोदराख्याः सिध्यन्ति ते स्युः क्रमशः शिताप्राः ॥११८॥

त्रिधा विभज्यारक्षेत्रं द्वितीयप्रथमांश्चयोः ।

मध्ये स्थित्वा परिभ्रम्य तृतीयांशे दलायवत् ॥ ११९ ॥

अर्धचन्द्राभरेखाभ्यां पत्राम्रं च समालिखेत् ।

इत्थमश्वस्थपत्राभास्तत्राराः संभवन्ति हि ॥ १२० ॥

स्थित्वारसन्धेरथ मध्यमांशे तिर्यग्त्रमाचोभयतोऽरकार्घात् । रेखाद्धयान्तैः कृशमध्यकाँः स्युः पिपीलिकाकोडसमाह्धयाराः ॥ १२१ ॥ अरसन्ध्यन्तरा पुष्पैर्विचित्रैरमिभूष्य तु ।

बिम्बनाई ऽथवा लिप्ते पुष्पालीभिर्विभूषयेत् ॥ १२२ ॥ उक्तं तु चक्राम्बुजमेकनामं प्रियं शिवायीहरिभास्कराणाम् । अन्यानि च स्युनेवनामकान्तान्यूद्धानि चक्राम्बुजमण्डलानि ॥ १२३ ॥

## चकाब्जाधिकारः।

कर्णिकार्धप्रमाणेन पाक्स्थस्त्रभ्रमकमात् । तद्रेखापार्धयोगेन मत्स्यद्वादशकं भवेत् ॥ १२४॥

स्त्रेषु तेष्वापतितैर्यथावत् सन्धिस्थस् त्रैर्दिनकृच्छताब्जम् । अष्टच्छदाब्जस्य समप्रभेदात् स्यादम्बुजं षोडशपत्रशोभम् ॥ १२५॥

> केतरव्योमरेखान्तस्त्रात् तत्केसरायगात् । मत्स्यवल्लाञ्छयित्वा स्यात् पञ्चपत्रं तु पङ्कजम् ॥ १२६ ॥ कर्णिकादलसन्धिभ्यां प्राप्वत् षट्पत्रसिद्धये । व्योमरेखाकर्णिकाभ्यां दलायस्थं तु सप्तके ॥ १९७॥

दलसन्धिकर्णिकाभ्यां दलसन्धौ न्यस्य मत्स्यचिह्ने । नवदलकं स्यात् स्त्रैः पञ्चभिरास्फाल्य पङ्किपत्रं स्यात् ॥ १२८॥

<sup>9. &#</sup>x27;यें तृती' ग.पाठः, २. 'तः', ३. 'ना'।, ४. 'कास्या पि' स. पाठः ५. 'थ', ६. 'पि' ग. पाठः. ७. 'क' स. पाठः. ८. 'हा', ९. 'स्थस्तु स' ग. पाठः

केसराकाशयोर्मध्यं व्योग्नि विन्यस्य लाञ्छयेत्।
एकादश्च्छदं त्वेवं पद्मं स्यात् सूत्रपाततः ॥ १२९ ॥
पत्राप्रपत्रसन्धिभ्यां पत्राग्ने न्यस्य लाञ्छते ।
आस्फाल्य तेषु सूत्राणि तत् स्यादिभकृतिच्छदम्॥ १३० ॥
अतः परं चेद् दलवृद्धिमिच्छेद् दिशानयैवात्र यथाक्रमेण ।
तदृहतो मध्येवशेन सूत्रैलिखेत् सरोजानि यथाभिलाषम् ॥ १३१ ॥

दलभेदलक्षणम्।

अर्धचन्द्रादिकुण्डानां लक्ष्मणा स्त्रपाततः । अर्धचन्द्रादिबिम्बानि कुर्यात् कामानुसारतैः ॥ १३२ ॥ वेदािश्रके दिग्विदिगन्तरे स्युर्द्धप्टस्त्रैः पतितैस्तु दीर्घैः । द्वात्रिंशदंशाः परितोऽथ तेषु क्षेत्राणि पञ्च भ्रमणाद् भवन्ति ॥ १३३ ॥ अष्टाङ्कुलैः स्यात् कमलार्धमादौ त्रिभिस्तु पीठं त्रिभिरेव नाभिः । वीथीश्चतुर्भिस्तु पडङ्कुलैः स्युद्धीराणि शोभास्त्विप चोपशोभाः ॥ १३४ ॥

प्राग्वत् सरोजं त्विह वृत्तपीठं नाभिर्गुगैर्हैसशराब्जशङ्कैः । वीथिर्भवेद् वारचतुष्टयाट्यं वर्णकमाद् भद्रकवद् विषेयम् ॥ १३५ ॥

द्वारादिषु विशेषोऽत्र स्यात् तत्क्षेत्रं द्विधा भ्रमात् । अन्तर्वेदांशकैर्वाद्वीद्वीराणि स्युः षडंशकैः ॥ १३६॥ प्राग्वच् शोभोपशोभे स्तां कोणलक्ष्मापि कथ्यते ।

अन्तर्भुखास्ते कलशास्तु कोणा वेदांशवक्त्रा द्वितयांशकण्ठाः । तत्कोणपार्श्वान्तविवर्तने स्युः पृथूद्रावर्तितविष्टरान्ताः ॥ १३७॥

मायाचकाह्यं त्वेवं शक्तीनां मण्डलं स्मृतम् ॥ १३८ ॥

मायाचकाधिकारः।

 <sup>&#</sup>x27;न्' ग. पाटः. २. 'त्रय' ख. पाठः. ३. 'म्या', ४. 'कम्'.
 ५, ६, 'ले', ७, 'गे' ग. पाठः

वक्ष्येऽथ निम्बं त्रिपुराभिधानं क्षेत्रं तु कुर्याचतुरश्रदीर्घम् । युक्त्या पुरोवच परेश्च सूत्रैः स्याद् द्वित्रिहस्तायतविस्तृतं तत् ॥ १३९ ॥

प्रागायतं त्रयस्त्रिशत्सूत्राण्यत्र निपातयेत् । याम्योदगायतं सप्तचत्वारिंशच संख्यया ॥ १४० ॥

कोष्ठानि चास्मित्रंथवर्य (१)संख्यं मध्येऽस्य कोष्ठेरिप तत्त्वसंख्येः । स्यात् पद्भजं तत्परितस्तु पाङ्कां त्यक्त्वास्य पूर्वापरतोऽम्बुजे स्ताम् ॥ १४१॥

> परितोऽब्जत्रयस्यात्र पङ्किमेकां विलोपयेद् । चतुरश्राकृतिर्दीर्घा सा चान्तर्वीथिसंज्ञिता ॥ १४२ ॥

तद्वाद्यपङ्कचा परितस्तु पीठं कोष्ठैस्तथा पञ्चभिरस्य कोणात् । कुर्याच पूर्वापरदक्षिणोदग्गात्राणि वस्त्रष्टचतुष्कवेदैः ॥ १४३॥

कोणागात्रकमध्येषु पञ्च कोष्ठानि लोपयेत्। पीठमेकं त्रिपद्मानां स्याद् दीर्धचतुरश्रकम् ॥ १४४॥

तद्वाद्ययाम्योत्तरपूर्वपश्चालिङ्गानि षट्सप्तककोष्ठकैः स्युः । तिर्यमसैस्तिद्शि सप्तपाङ्कैः कोष्ठैर्यथोक्तं चतुरश्रकेषु ॥ १४५॥

लिङ्गानां पार्श्वयोर्द्वन्द्वे चतुरश्रे विलोपयेत् । प्रथकपृथग्वे षट्त्रिंशत्कोष्ठैस्तानि भवन्ति हि ॥ १४६ ॥ तद्वत् कोणचतुष्केषु षट्त्रिंशत्संख्यकोष्ठकैः । दीर्घेषु चतुरश्रेषु नृत्यद्वंसान् समालिखेत् ॥ १४७ ॥

रक्तानि पद्मच्छदनानि लक्ष्मीजयार्थसौमाग्यकराणि कुर्यात् । गुक्कानि विद्याकवितादिसिद्धचै शेषं पुरोवत् खलु कर्णिकाद्यम् ॥ १४८॥

अन्तर्वीथीं तु पीतेन चतुरश्रेष्वथाष्टसु । शङ्की चक्रे च संलिख्य चत्वार्यञ्जानि चालिखेत् ॥ १४९॥

वीथ्यां लता स्यात् परिशिष्टपङ्कित्रयेण दिग्द्वारचतुष्टयाद्यम् । छम्पेत् षडष्टौ दश कोष्ठकानि द्वारद्वये दक्षिणतश्च सौम्ये ॥ १५०॥

शोभोपशोभासिद्धचर्यं कोष्ठान्युत्तरयाम्ययोः। चतुःषडष्टौ प्रागाप्ये द्वे चतुःषट् च लोपयेत्॥ १५१॥

१. 'त्र', १. 'गे' ख. पाठः. ३. 'थितानि ।स' ग. पाठः.

द्वारे प्राक्पश्चिमे स्यातां वेदर्जुवसुकोष्ठकैः । त्रिसप्तकोष्ठैः कोणाः स्युस्तत्पादाश्चर्जुकोष्ठकैः ॥ १५२॥ त्रिपुरामण्डलाधिकारः ।

क्षेत्रे विंशतिधा द्विधा पुनरिदं निर्भिद्य वेदाश्रकं कोष्ठानां खलु षट्शतं दशशतं चात्रास्ति तन्मध्यतः। षट्त्रिंशत्कचतुष्टयेन तु भवे छिङ्गं सपीठं महत् तित्रंशद्वयनागषोडशमितैः कोष्ठैस्तु पीठादिकम् ॥ १५३॥ पाई तत्परितो विमृज्य तु बहिःपङ्कचा च पीठं भवेत् तद्वाह्ये मुनिपङ्कितत्त्वगणनाकोष्ठैः पृथक् पूर्ववत्। पद्मानि कमशोऽष्टदिक्षु विालिखोल्लिक्ने च तत्पार्श्वयोः षड्मिर्विशतिकोष्ठकैश्च परितः पश्चिद्धयाद् वीथिकाः ॥ १५४ ॥ ईशानादिब्रह्मवर्णानि चास्मिन् लिङ्गानि स्यः शिष्टलिङ्गानि पद्मात्। व्यस्तैर्वर्णैः शुक्ररक्ताच्छरकैः प्रागाद्यब्जे संलिखेदुक्तमार्गान्॥ १५५॥ संयुक्तान् कमशः पदक्षिणमथो वीध्यां तु शङ्कालिसे-च्नुक्काभान् यदि मण्डलं भवति तद्यच्छङ्खमालाह्यम् । इंसाश्चेदिह इंसमालमृतुभिः स्यादष्टदिक्संस्थितै-द्वीराणि त्रिशरांश्च कोष्ठविहिताः शोभाश्च पङ्कित्रये ॥ १५६ ॥ कोणाः स्युः सप्तविंशत्या कोष्ठानां तित्रपिक्किषु । कृष्णेनाच्छाद्य तत्रापि स्वस्तिकाङ्जादिकं लिखेत् ॥ १५७॥ ळिङ्गोद्रशङ्खमालाद्यधिकारः।

चकाञ्जादितराणि शक्तिशिवयोः पूजासु दीक्षादिके शस्तान्यत्र पवित्रकादिषु तथा सस्वास्तिलिङ्गान्यपि । चकाञ्जान्यपि भद्रकाणि सवितुर्विष्णोश्च लक्ष्म्या विधेः शक्तीनां त्रिपुराख्यशङ्खकलशा मायाम्बुजं चोदितम् ॥ १५८ ॥ यथोदितस्तु शक्तीनां तथेन्द्रसरमोगिनाम् । विभ्रेशानलषड्काः पूज्याः स्युः स्वस्तिकेष्विह ॥ १५९ ॥ सर्वे सर्वेषु वा पूज्यास्तत्त्त्कर्मानुसारतः।

इति कुण्डमण्डलविधिः प्रधानतः कथितः शिवादिसुरपूजनोचितः । बहुधा निरूप्य विविधान् शिवागमानिह साधकेन्द्रमनसां प्रियहरः॥१६०३॥

> इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे कुण्डमण्डलविधिः वन्नः पटलः ।

#### अथ सप्तमः पटलः।

वक्ष्ये सुक्सुवयोश्च लक्षणमथो सुग्घस्तमात्रायता पालाशी खदिरोद्धवापि च तथा स्याच्छामिली शोभना । वेदाश्रं तु मुखं स्वराङ्गुलमितं श्रेष्ठं रसैर्वा शरै-र्मध्यं चाप्यधमं च निम्नमिह तन्मध्ये त्रिभागास्त्तम् ॥ १ ॥ विस्तारेण समं हि खातमपि तद् वृत्तं बहिर्मेखला-स्निम्नः स्युः कमलं तथैव परितस्तासां तु बाह्ये भवेत्। कण्ठो गोलकविस्तृताङ्गुलमितो दैर्घ्येण तस्योर्ध्वतः स्यादमं चतुरङ्गुलायतमथो विस्तारतस्तत्समम् ॥ ३ ॥ कण्ठस्याप्यथ मध्यवर्ति सुषिरं तद् वै त्रिकोणायतं निर्गच्छेद्धि यथायतं तदवटं यावत् कनिष्ठा विशेत् । तत्पृष्ठं कमलाङ्कितं खलु मुखं सर्वे गज्नेष्ठोपमं शिष्टं वर्तुलदण्डमस्य तु भवेदमं सरोजाङ्कितम् ॥ ३ ॥ दण्डाम्रं परिणाहतः सरसिजस्याधी यथत्वेङ्गलं स्थूलोऽसौ कमशः प्रकोष्टामिव तन्मूलं च वखङ्गलम् । तत्र स्याद् वृषभोऽथवा सरसिजं श्रक्षणाकृतिः सर्वतो निर्दोषः ग्रुभदेशजान् क्षितिरुहाञ्छित्वा सुचं कारयेत् ॥ ४ ॥ सुग्जातिस्तु भवेत् सुवं सुविहितं तालद्वयायामकं कुर्याद् वर्तुलमङ्गुलेन वदनं तस्यावटेऽर्घाङ्गुले।

<sup>9. &#</sup>x27;श्रि', २. 'झचि हि' म. पाठः.

भित्तिर्मध्यगता स्मृता यवमिता तद्गर्तयोः स्वक्ष्णयोः कर्षाज्यस्थिति गोष्पदाकृति च तत्पृष्ठे यवाभ्यां स्फिजौ ॥ ५ ॥

स्फिङ्मध्येन यवप्रमाणविहिता रेखा च बक्रादधः कण्ठः पङ्कजलक्षणस्तु तदधो दण्डः सुवृत्तः समः । दण्डाग्रं परिणाहतोऽङ्कलमितं मूलं ततोऽध्यर्धतः स्याद् गोपुच्छनिमं गलात् प्रभृति तत् स्थूलं हि मूलं यथा ॥ ६ ॥

बाहुमात्रियोऽरित्नमात्रियो वा स्रुच इत्यन्ये।

स्रुक्सुवाधिकारः।

भित्त्वा शोभनशाखिकां यदि भवेच्छम्युद्गताश्वत्थजा नो चेत् केवलपिप्पलात् तदरणिभीन्वङ्गलैरायता । नाहोऽस्यास्तु षडङ्गलेन तु शिरो मूलेऽङ्घिरमे स्मृतो योनिर्मध्यगताङ्गलैः श्रुतिमितैर्मन्थानयोग्या भवेत् ॥ ७ ॥

अश्वत्थेन तथोत्तरारणिरिप स्यात् षड्भिरेवाङ्गुलैः
कुर्याद् भ्रामकमस्य खादिरमृजुं नेत्रं च रज्जुं दृढाम् ।
तत्रामि जनयेत् तथेन्धनमिप त्वग्वर्जितं सारवद्
भिन्नं शस्ततरुद्भवं धमनमप्यमेधिवत्रादिना ॥ ८ ॥

अरण्यादिविधिः।

वकाः शीर्णदलाः कृशाः कृमिहता भिन्नास्त्वशस्त्राहृतां हस्वाः स्थूलगतत्वचोऽप्युपहता दीर्घामिदग्धादयः । वज्योः स्युः समिधः शुचिस्थलभुवः शेषाः समं छेदिता मध्यानामिकयोस्तु नाहसदृशाः शस्ताः कनिष्ठाधमाः ॥ ९ ॥

तालायतास्तु समिधः खलु शान्तिकादौ सप्ताङ्गला अमणचाटनकेषु शस्ताः । विद्वेषसाधनविधौ चतुरङ्गलास्ता वकाः षडङ्गलमिता अपि मारणेषु ॥ १०॥ आकृष्टिवस्यविषयेषु शराङ्गुलाः स्युः प्रादेशमात्रसमिधोऽप्यविशेषकृत्ये । क्षुद्रेषु पृष्ठमनले जुहुयात् तथामं चामौ जुहोति हि शुभेषु यथोपदेशम् ॥११॥

इध्मोऽष्टादशाभिः समिद्धिरुदितः प्रादेशमात्रोऽथवा रत्न्यायाममितः कचित् परिधयो हस्तायताः स्युक्सयः। दींघों दक्षिणतस्तु पश्चिमशयः स्थूलस्तनुईस्वकः सौम्ये कौशिकजाश्च पालककुशाः श्रेष्ठा हि दर्भाः कमात् ॥ १२ ॥

व्यमा हस्तनखाइताः कृमिहताः कर्मान्तरायोजिताः याम्या व्याघ्रविलङ्कनायुपहता धूम्रोध्वेशुष्कादयः। वर्ज्याः इयामलकोमलाः प्रतिनवाल्दनार्द्रशुष्कास्तथा दर्भाः स्युर्यदिहामिकार्यपटले वेण्यादिकं चोदितम् ॥ १३ ॥

तत्र त्रिंशद्दर्भदलकृता वेणिः । अष्टचत्यष्टिधृत्यतिधृतिसंख्या वा दर्भाः परिस्तरणे स्युः । तत्त्वसंख्यादर्भेर्बद्धं कूर्चे ज्ञानखड्गः । दर्भद्वयेन सामान्यम् । दर्भपश्चकेन विशेषकूर्चिमिति संहिताटीकायाम् ।

> पञ्चभिः पञ्चभिद्भैः प्रणीताप्रोक्षणीविधौ । कूर्चद्वयं भवेत् सप्तदशभिर्ब्रह्मकूर्चकम् ॥ १४ ॥

द्वादशाङ्गलकं दण्डं ब्रह्मग्रन्थ्येकमङ्गलम्। तदमं ज्यङ्गलायामं कूर्चानां तु प्रकल्पयेत् ॥ १५॥

मध्येन प्रथितं तु दर्भयुगलं पादेशमात्रं भवेत् संस्कारे तु पवित्रकं स्मृतमथ द्वन्द्वं च विद्योतने । स्रुक्सम्मार्जनके चतुष्टयामिह स्याद् वै कुशानां घृते दर्भाग्रद्वयमङ्गुलायतमथात्राकोङ्गुलं प्रस्तरे ॥ १६ ॥

तालायताभ्यां दर्भाभ्यां अधितं चतुरङ्गुलम् । पवित्रं स्याद् द्विजातीनां त्रिभिः क्षुद्रेषु हस्तयोः ॥ १७ ॥

ब्रह्मप्रन्थिद्विजातीनां स्मृतो हस्तपवित्रके । केवलश्चानुरुोमानां दृर्वैव स्त्रीचतुर्थयोः ॥ १८ ॥ दशोत्तरशतं त्वेवं दर्भाः स्युः प्रस्तरं विना । इति बौधायनमतम् ।

# इध्मवर्हिषां विधिः।

भूमिः स्थण्डिलसंजिता सपिद या गोगोमयालेपिता गोकर्णाष्टकमात्रकं षडथ वा गोचर्ममात्रं स्मृतम् । नद्यादेः सिकताः ग्रुभास्तु धवलाः प्रस्थैर्मिताः पञ्चभिः सामान्येन तदाह होमविषये बोधायनः स्थण्डिले ॥ १९ ॥ स्थाल्याज्यस्य भवेच्छरावसदृशी विस्तारतोऽष्टाङ्गुला विस्ताराधसमुच्छ्रयापि च भवेन्नालं च वेदाङ्गुलम् । विस्तारेण षडङ्गुलोच्छ्रितसमं पात्रं प्रणीताम्भसां स्यादष्टाङ्गुलविस्तृतोच्छ्र्यसमा नालान्विता प्रोक्षणी ॥ २० ॥ अत्र पौष्करे —

"सर्वत्र स्वर्णरजतताम्रमृन्मयानि पात्राणि उत्तममध्यमाधमफलानि भवन्ति" इति ।

अष्टाभिः कुडुबैः प्रप्रितचरुः स्थाली स्मृता चाघमा
मध्यार्केवेसुयुग्मकैः परिमिता स्यादुत्तमा ताम्रजा ।
श्रेष्ठाद्यास्त्वधमास्त्रिसप्तकमिता दर्व्यङ्गलानां भवेद्
देध्यात् सप्तशराङ्गलैरिह शिरोवृत्तं तु पुच्छं द्वेयात् ॥ २१ ॥
शालीनां सिततण्डुलाः सकलमा नीवार्जाः षाष्टिकाः
संग्रद्धास्तुषशर्करादिरहिताः ग्रुक्कार्जिताः स्युश्चरोः ।
श्रेष्ठं यत् स्वपशोनेवं घृतमथ क्रीतं नवं मध्यमं
क्रीताज्यं यदनूतनं तदधमं गव्यं भवेद् गालितम् ॥ २२ ॥
श्रीदं गन्धरसाद्यद्षितमपि क्रीतं पुनर्गालितं

प्राद्धं कीतसितोपरुगद्यभिनवं खण्डं गुलं चैक्षवम् । पूर्वं पूर्विमेह प्रशस्तमिखलं शुद्धं च शुक्कार्जितं होमादेश्च तिलादिधान्यमिखलं संशोध्य तु क्षालितम् ॥ २३ ॥

१. 'च', २. 'स्ति' ग. पाठः.

यश्वान्यत् फलमूलवस्तु सुरसं ग्राह्यं विशुद्धं नवं तत्राङ्ग्रष्टमिताहुतिस्तु कथिता ह्यन्नस्य शाल्यादिषु । स्यात् पश्चाङ्गुलिभिर्धृतं द्रवरसेष्क्तं सुवापूरितं लाजानां खलु मुष्टिरेव कुसुमेष्वेकैकमञ्जादिषु ॥ १४ ॥

वल्लीनां चतुरङ्गुलं कणतिले सक्तुष्विप स्यानमृगी
साङ्गुष्ठा खलु मध्यमाङ्गुलियुता नाम्ना मृगीसंज्ञिता ।
गन्धानां चणकीमितं तु बदरीबीजोपमं गुग्गुलोभेक्ष्याणां च महाफलादिषु भवेदक्षप्रमाणाहुतिः ॥ २५॥

खर्जूरेङ्गुदगोस्तनीबदिरकाजम्बूफलानां तथा पत्राणां पृथगेकमेकमुदिता पर्वेकिमिक्षोरिप । नानाभक्ष्यविमिश्रहोमविषये पञ्चाङ्गलीभिर्धृतं दूर्वाग्रत्रितयं तथैव समिधामेकैकमेवाहृतिः ॥ २६॥

आहुतिप्रमाणम् ।

स्याद् वर्धन्यिप पूर्णभारसिलला कुंभश्च खार्यम्बुभृद् द्रोणाम्भःपरिपूरितस्तु कलशः पूर्णः शिवात् कर्करी । पूर्णो स्याद् घटिकाढकेन कुडुबद्धन्द्वं शरावं भवे-दापूर्णे कुडुबेन वा प्रसरतः शङ्कश्च दीपस्तथा ॥ २७ ॥ पात्रमानम्।

वक्ष्ये शुद्धिमगीह पात्रविषयां द्रव्यादिकानां तथ।
यावद् गन्धविलेपनाद्यपगमस्तावज्ञलेः क्षालयेत् ।
चूर्णेरप्यवधर्षयेत् पुनरि प्रक्षालय चोण्णैर्जलैः
पात्राणां भवतीह शुद्धिरधुना शुद्धिविशिष्टोच्यते ॥ २८ ॥
सौवर्णं सिललेन शुध्यति यथा लेपापनोदो भवेत्
पात्रं शुल्बमयं तथाम्लसिललैस्तारोद्भवं गोमयात् ।

कांस्यं भर्मजलैस्तथा मणिमयं सूर्याशुभिर्वाम्भसा मृत्पात्रं दहनेन चेदाभिनवं तत्तक्षणाद् दारवम् ॥ २९॥

दाहादायसञ्चाद्धिरेवमुदिता लौहानि तत्कर्तृभिः स्पर्शाद् वा तुरगाननाभिगमनाच्छुध्यन्त्यनत्याहतौ । शुद्धिश्चर्मसु रज्जुवस्त्रविषये चेत् क्षारवारिष्ठवात् स्याचालाबुकवैणवेऽम्बुपवनं गोपालकाघर्षणात् ॥ ३०॥

गुद्धिः सोदकभाजनेष्विप भवेत् पर्यमि कृत्वा तथा धान्यानां फलदर्भमूलसिधां संप्रोक्षणाधावनैः । कौशेयादिदुकूलपट्टवसनान्यालब्धरङ्गानि या-न्यम्भःसेकाविरागकाणि धवलैः शुध्यन्ति सिद्धार्थकैः ॥ ३१ ॥

त्याज्यं दारववैणवादिकमथो भाण्डं तथा मार्त्तिकं श्लेष्मोच्छिष्टमलादिदुष्टमथवा निर्मालयसन्दृषितम् । स्नेहानामपि शुद्धिरत्युपहतिनोचिदभिद्योतना-च्छुध्येदम्बुजलाशयादिषु निशास्त्रमेः शिखादर्शनात् ॥ ३२ ॥

गोभिर्वाध्युषिता निखानिततलाकृष्टाभवा सूद्घृता भूः ग्रुध्येद् भवनादिकं च सलिलैः सद्गोमयालेपितम्। पुण्याहाद् द्विजभोजनैरापे तथा चोल्लेखनाद् वा स्थलं ग्रुध्येत् पातिकनाभिभाष्य वचसां ग्रुद्धिद्विजाभाषणात्॥ ३३॥

प्राणायामैः शुध्यति देहः समनस्कः स्पृष्ट्वास्पृत्यानप्सु निमग्नः सहचेलः । जग्ध्वा यत्तद् वा क्षुतनिष्ठीवनजुम्भास्वाचम्याद्भिश्चान्त्यजशुद्भाद्यवलोके ॥३॥॥

निःसार्याम्भः कूपजलादेर्महदणींवेगात् स्षृष्टं वांशुभिरंशोरिह शुध्येत् । सामान्याभिः प्रोक्षणतोऽन्यत्र गतो वा प्रायश्चित्ताद् वाभिमुखाचाहितविहः ॥ गन्धादीनां मन्त्रजलैः प्रोक्षणतः स्याच्छुद्धिः क्षीरे चान्धिस वाज्यं त्वभिषार्य।

दर्भोद्योताच्छुध्यति नातिप्रहतिश्चेच्छिष्टानामप्येविमवोद्धा परिशुद्धिः ॥ ३६॥

<sup>1. &#</sup>x27;कै:' ख. पाढ:.

सामान्येयं सर्वगुणानामिष हेतुः कर्मद्रव्यस्वात्मसु शुद्धिर्मनसो या । शुद्धिः सा साद्यस्य तु रागाद्यविदुष्टा चेच्चत्वारोऽप्यस्य करस्थाः पुरुषार्थाः॥ इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे

> सुक्सुवादिलक्षणं नाम सप्तमः पटलः।

> अथाष्ट्रमः पटलः ।

अथ मन्त्रात्मभूतानां देवतानां यथोचिता ।
पूजा सिद्धिकरी ज्ञेषा दृष्टादृष्टफलप्रदा ॥ १ ॥
तया स्युर्देवतास्तुष्टाः पुरुषार्थफलप्रदाः ।
पूजा सा त्रिविभा ज्ञेषा श्रेष्ठमध्याधमक्रमात् ॥ २ ॥
पूजोत्तमा भवति षोडशधोपचारैर्या मध्यमा प्रभवतीह दशोपचारा ।
पञ्चोपचारविधिना त्वधमा सपर्येत्यासां यथाविभवमर्चनमाश्रयीत ॥ ३ ॥

कल्पतन्त्रगुरुप्रोक्ता यस्य मन्त्रस्य यादृशी ।

पूजा श्रेष्ठादिभेदेन तयाराध्येष साधयेत् ॥ ४ ॥

आसनावाहनार्ध्यादि पाद्यमाचमनीयकम् ।

साङ्गोपाङ्गं तथा स्नानं वसनाभरणानि च ॥ ५ ॥

गन्धः पुष्पं तथा धूपो दीपश्चरुनिवेदनम् ।

अभिकार्यं नमस्कारो जपपूजासमपणम् ॥ ६ ॥

इति षोडशघोदिष्टा ह्यपचाराः समासतः ।

अर्ध्यं पाद्यं तथाचामः स्नानं गन्धश्च पुष्पकम् ॥ ७ ॥

धूपदीपनिवेद्यानि नमस्कारश्च ते दश ।

मध्यमायां तु पूजायामुपचाराः प्रकीर्तिताः ॥ ८ ॥

गन्धः पुष्पं धूपदीपो निवेद्यं पश्चवं स्युस्तूपचाराः कनिष्ठे ।

अप्येतेषां लक्षणानां प्रभेदाः संलिख्यन्ते साधकानां हिताय ॥ ९ ॥

शक्त्यादिस्वाङ्गशक्त्यन्तं पीठाब्जं वाब्जमेव वा ।

शक्त्यादस्वाङ्गशक्त्यन्त पाठाञ्ज बाञ्जमव वा । यत् तन्मन्त्रविधानोक्तमासनं तत् प्रचक्षते ॥ १० ॥ आधारो वेत्यासनं देवतायाः स्वासीनास्मिन् पूज्यते देवतेष्टा । धातोरासेत्यस्य चैवोपवेशः सिद्धं तस्मादासनं प्राक् प्रशस्तम् ॥ ११ ॥

<sup>🧎 &#</sup>x27;णि' ब. पाठः.

व्योमाम्बुजादशो बिन्दोईदयाद्वार्कमण्डलात्। यत् तत्त्वमानथीतास्मिन् तदावाहनसंज्ञितम् ॥ १२ ॥ स्वत एवाभिपूर्णस्य तत्त्वस्येहार्चनादिषु । सादरं संमुखीभावस्तदावाहनमिष्यते ॥ १३ ॥ पुष्पेरञ्जलिमापूर्य हृदयादिस्थितं विभुम्। सौबुन्नमार्गेणादाय बिन्दोरभ्युदितं सारन् ॥ १४ ॥ तावद्वारयेन्मन्त्रं यावानिष्कलगोचरम् । तसादादाय विस्रब्धः स्थिरधीः पुरतः स्थिते ॥ १५ ॥ बिम्बे वा स्थण्डिले वापि न्यसेदावाहनं तु तत्। आवाहनाङ्गभूतानि स्थापनं सन्निधापनम् ॥ १६ ॥ संतिरोधामृतीकाराववकुण्ठनमेव च। साकारस्येष्टदेवस्य पूजार्थं कल्पितासने ॥ १७ ॥ उपवेशनमुद्दिष्टं स्थापनं नाम भक्तितः। आकर्मकाण्डपर्यन्तं सान्निध्यं दैवतस्य तु ॥ १८॥ अविच्छेदेन पूजायां सन्निरोधः स कथ्यैते । अविभिन्नस्वभावानां यदाभिन्नं प्रयोजनम् ॥ १९ ॥ अङ्गानामाञ्जना सार्धममृतीकरणं हि तत् । आनन्दायतनं तत्त्वं सिचदानन्दविग्रहम् ॥ २०॥ तदेतन्मूर्तगं ध्येयं यत् तत् स्यादवकुण्ठनम् । अवकुण्ठनवत् तेजो रुचिराङ्गप्रवर्धनम् ॥ २१ ॥ लावण्यामृतपूराढ्यं यत्तदुक्तं प्ररोचनम् । पूजां प्रयुज्यमानां तु गृहीत्वानुष्रहादिकम् ॥ २२ ॥ कर्ती सामर्थ्यमस्यास्ति यत् तत् स्यात् संनिधापनम् ।

आसनावाहनाधिकारः।

१. 'स्त्य' खः पाठः.

अर्घ्य नामाईणं प्रोक्तं तदहीयागताय यत् ॥ २१ ॥ कल्पितं दीयते तत् तद्विधानादर्चनादिषु । तचास्य त्रिविधं ज्ञेयं शैवं शाक्तं च वैष्णवम् ॥ २४ ॥ शैवमध्य पडक्नं चाप्यष्टाक्नं च द्विधा भवेत् । गन्धमुष्पाक्षतकुशा दूवार्भे च तथोदकम् ॥ २५॥ भोजेन्द्रब्रह्मशम्भूकं षडङ्गार्ध्यमुदाहृदम् । कुशाक्षतितला दूर्वी गन्धः पुष्पं यवास्तथा ॥ २६॥ क्षीरं चाष्टाक्रमर्घ्याम्मः शैवं स्याद् विजयोदितम् । गन्धपुष्पाक्षतयनाः कुशदूर्वोग्रसर्षपाः ॥ २७ ॥ आपश्चेत्यष्टिमिर्द्रव्यैः शाक्तमर्घ्यमुदीरितम् । सिद्धार्थाक्षतदर्भामगन्धपुष्पयवाः फलम् ॥ २८॥ तिलाश्चेत्यष्टिभिर्युक्तमम्भोऽध्यै वैष्णवं स्मृतम् । हेरण्यं राजतं ताम्रमलाभे वाथ दारवम् ॥ २९ ॥ पात्रं त्रिकुडुबैः पूर्णमध्ये शङ्खस्तु वा भवेत् । आपूर्यार्ध्ये तु मूलाकेरभिमन्ज्यामृतीकृतम् ॥ ३० ॥ ध्यात्वा तु सकलोपाधिवित्रहं संमुखं विभुम्। परमामृतनिः प्यन्दधवलीकृतदिङ्मुखम् ॥ ३१ ॥ समुत्क्षिप्य विशेषार्ध्यभाजनं वामपाणिना । पश्चान्निवेदयेद्द्यं दक्षिणेन करेण तु ॥ ३२ ॥ अर्घाविधिः।

पाद्यं तु सर्वसामान्यं दूर्वाश्यामाकपङ्कजैः । लक्ष्म्याम्भसा समापूर्य पाद्यं दद्यात् तु पादयोः ॥ ३३ ॥ सजातीफलतकोललवङ्कं शीतलं जलम् । प्रपद्मादिषु यत् प्रोक्तं सामान्याचमनीयकम् ॥ ३४ ॥ दिधमध्वाज्यदुग्धाम्भांस्येकीकृत्य विधाय तु ।
सहेमं कांस्यपात्रेण कूर्चाभ्यां परिगृह्य च ॥ ३५ ॥
मधुपर्क तु तद् दद्यात् सामान्यं तच्च मन्त्रतः ।
"न नित्ययजनेष्विष्टं मधुपर्कनिवेदनम् ।
नैमित्तिकेषु तच्छस्तं प्रतिष्ठास्वपनादिषु ॥"

इति पौष्करे।

पुनराचमनीये च शस्तमम्भः सुगन्धि च ॥ १६ ॥
नमः स्वधा तथा खाहा वषड्जातियुजा हृदा ।
अध्यित्व चतुष्कं तु दद्यादेवं यथाकमम् ॥ १७ ॥
अध्यस्य त्रीणि पात्राणि पाद्यस्यापि त्रयं भवेत् ।
षडाचमनपात्राणि तथैकं मधुपर्कके ॥ १८ ॥
अध्यमादौ तथा स्नाने पूजान्ते च प्रदीयते ।
आदौ स्नाने विभूषान्ते पाद्यं कालेषु वै त्रिषु ॥ १९ ॥
पाद्यान्ते मधुपर्कान्ते स्नानाद्यन्ताम्बरादिषु ।
निवेद्यान्ते च षट्स्वेषु दद्यादाचमनीयकम् ॥ १० ॥
धूपे दीपे च नैवेद्ये ताम्बूलं वा फलादिकम् ।
निवेद्याचमनं दत्त्वा कर्तव्यं कर्म चोत्तरम् ॥ ११ ॥
प्रथमाचमनीयान्ते मधुपर्क प्रदाय तु ।
सक्रदाचमनं दत्त्वा ततो गन्धादिनार्चयेत् ॥ १२ ॥

पाद्याचमनमधुपर्काधिकारः।

अपनीय तु निर्माल्यं गन्धपुष्पादिनार्चयेत् । मूर्भि दूर्वाक्षतान् दत्त्वा ततः स्नानं समारभेत् ॥ ४३ ॥ नि(र्मत्स १ मज्ज)नं तु देवस्य प्रथमं कारयेत् ततः । सुगन्धतैलेनाभ्यज्य तथा तैलापनुत्तये ॥ ४४ ॥ यवगोधूममाषादिचूर्णैरुद्वर्तयेदिष । ईषदुष्णाम्बुशीताद्भिः सेकाल्लेपापनोदनम् ॥ ४५ ॥

१. 'मात्' ग. पाठः.

सम्लाक्तमनोर्न्यांसः पुष्पध्यसमर्पणम् ।
फलाप्पादिनैवेद्यं गीतवाद्यादिमक्तलम् ॥ ४६ ॥
पञ्चगन्यामृतस्नानं पुनर्लपापनोदनम् ।
गन्धामलकहारिद्रकुक्कुमोद्वर्तनानि च ॥ ४७ ॥
म्लाक्तवैदिकैर्मन्त्रैः सुगन्धाम्भोभिषेचनम् ।
यथोपपत्तिकलशैरिभषेकश्च संभवेत् ॥ ४८ ॥
माक्रल्यपिष्टदीपाद्यैनीराजनविधिस्तथा ।
विशुद्धवाससा बिम्बस्थिततोयापमार्जनम् ॥ ४९ ॥
हेमपुष्पादिना शश्चदशून्यं मस्तकं यथा ।
इत्थं हि विशत्यक्तं तु स्नानं सामान्यमीरितम् ॥ ५० ॥
एतेषां यदलभ्यं स्थान्मनसा तत् प्रकल्पयेत् ।
स्नानाधिकारः ।

ततो वासांसि शुद्धानि स्क्ष्माण्याभनवानि तु ॥ ५१ ॥ दुकूलपट्टकार्पासदेवाङ्गादीनि यानि ह । अन्यत्रानुपयुक्तानि विकेशान्यहतानि च ॥ ५२ ॥ भक्त्या यथोपपत्रानि शस्तान्यत्र प्रदापयेत् । भूषणानि च हैमानि नानारत्नोज्ज्वलानि तु ॥ ५३ ॥ पादाबाकेशयोग्यानि यथाविभवसारतः । अलाभे मनसा वापि तं तु सम्यग् विभूषयेत् ॥ ५४ ॥ दर्पणं निर्मलं चात्र स्थापयेत् पुरतः प्रभोः । वस्त्रभूषणविधिः ।

गन्धश्च त्रिविधो ज्ञेयः शैवः शाक्तश्च वैष्णवः ॥ ५५ ॥ चन्दनं कुङ्कुमं कुष्ठ दलोशीरं तथागरु । कर्पूरं हिरिवेरं च शैवं गन्धं प्रचक्षते ॥ ५६ ॥ चन्दनागरुकपूरमांसीकुङ्कुमरोचनाः । कचोरवानराभ्यां च शाको गन्ध उदाहृतः ॥ ५७ ॥

सामान्यपादः

चन्दनोशीरतोयाह्वैमासीकुष्ठं मुरागरू ।
कुङ्कुमं चेति वै गन्धमष्टाङ्गं वैष्णवं विदुः ॥ ५८ ॥
पुष्पाणि चैव कथ्यन्ते प्राग्वच्छैवादिमेदतः ।
तान्याग्रेयानि सौम्यानि सौम्याग्रेयानि च त्रिधा ॥ ५९ ॥
सात्त्विकानीह शुक्कानि राजसान्यरुणानि तु ।
कृष्णानि तामसानि स्युः पीतं राजससात्त्विकम् ॥ ६० ॥
इयामं तमोरजोमिश्रं पत्रेष्वप्येवमेव हि ।
सात्त्विकाद्यस्तु कुमुमैः फलं स्यात् सात्त्विकादिकम् ॥ ६१ ॥

श्वेतार्क करवीरकं च कमलं दुर्घरकारर उधे राजार्क च सिताम्बुजं च दुलसीसाशोकसच्चम्पकैः। कल्हारं बक्कपाटले वकुलकं द्वे मिलके मालती-पालाशस्थलपद्मदर्भदम्(ने १ नै)मीर्गच्छदं दुविया ॥ ६२ ॥

तद्भद् प्रनिथशमीबृहन्मरुवकैः पुत्रागनागासनै-र्नन्यावर्ततमालकुञ्जविजयामन्दारकाश्मीरकैः । शस्तान्युत्पलकर्णिकारकुसुमैः कादम्बबैल्बान्यभो नीलं चोत्पलमित्यमूनि कुसुमान्युक्तानि शैवान्यलम् ॥ ६३ ॥

शैस्ते द्वे तुलसी सिताम्बुजमथो रक्ताञ्जपालाशके जातीकुञ्जकमाधवीदमनकैः पुन्नागनागासनैः । नन्द्यावर्तशमीस्थलाञ्जविजयासन्मालिकाचम्पकै-विस्वं चोत्पलकेतकाद्यभिनवं कुन्दं तथा पाटलम् ॥ ६४॥

लक्ष्मीदेविसहाः सभुक्रमुसलीभीतेन्द्रवरूप्यस्तथा भद्रा श्रीपतिलङ्किता च दशमी दूर्वाथ जम्बूच्छदम् । कहारं करवीरमेकदलकं पद्मं कुशाः कैरवं रक्तं चेति विलोमतोऽधिकफलं पुष्पं भवेद् वैष्णवम् ॥ ६५॥

अम्भोजोत्पलबन्धुजीवविजयाः पुत्रागनागान्यैथो जातीकुन्दकरण्डचम्पकजपायृथीरमापाटलैः।

<sup>9. &#</sup>x27;तै', २. 'शक्ते दें', ३. 'ख' ग. पाठः.

बिल्वाशोकहयारिकुञ्जदमनैर्मन्दारदूर्वादलै-र्नन्दाह्वाप्यपराजितेति कुसुमान्युक्तानि शौकान्यलम् ॥ ६६ ॥ निर्गन्धानि तथोग्रगन्धकदुकान्यस्पृश्यदुष्टानि चा-प्यन्यायोपहतानि वा नखकुमीचिहानि तुत्रानि वा। ऊर्णासूत्रशिरोरुहाद्युपगतैम्र्कीयत्पुराणानि वा कालातीतविलङ्घितानि च तथा पुष्पाण्यथो वर्जयेत् ॥ ६७ ॥ त्रेधा चोदितपुष्पजातिषु न चेदुक्तानि वर्ज्यानि तान्य-न्योन्यप्रतिषेधदर्शनमपि स्याद् यत्र चोक्तं विना । अन्यस्मै परिकल्पितानि च तथा वर्ज्यानि तद् युक्तितो यद्यस्यात्र विशेषतस्तु विहितं तद्दैवतं तोषयेत् ॥ ६८॥ सूर्याग्न्योक्षिविधेस्तथैव कुसुमैरिष्टं हि विन्नेशितुः शाक्तान्यप्यथ शाम्भवानि च तथा स्कन्दार्यचण्डादिषु । शाक्तान्येव मनोजवागिरिसुतादुर्गाष्ट्रमातृपिया-ण्यम्भोजासनदेवराजकमलाः पूज्यासाथा वैष्णवैः ॥ ६९ ॥ नन्धावतैरर्घरात्रे च काल्ये प्राग् रात्रेः स्थान्धालतीमिककािमः। महचेवाब्जैरुत्पलैः सर्वदा वा हैमैः प्रातः केसरैरर्धरात्रे ॥ ७० ॥ आ वैवर्ण्यात् केसराणां सरोजं बैल्वं पत्रं दामनं च त्रिरात्रम् । पूजायोग्यं कार्णकारं तु पक्षं न स्याज्जीर्णे मासषट्कं बकाख्यम् ॥ ७१॥

पुष्पाविकारः।

घूपद्रब्येषु सर्वेषु श्रेष्ठः कृष्णागरुर्भवेत् । कर्पूरमधिकश्रेष्ठमगरूपहितं तथा ॥ ७२ ॥ गुग्गुलुश्च तथोशीरचन्दने मध्यमे स्मृते । श्रीवाससर्जावधमौ तद्वेल्लाक्षा घृतं मधु ॥ ७३ ॥ सर्वेरेतैः सितोपेतैर्धूप उक्तो दशाङ्गिकः । निर्धूमस्फुरदङ्गारे निर्ज्वाले च निरिन्धने ॥ ७४ ।

१. 'श', १. 'क्रमिच्छन्नानि' ग. पाठः. १. 'म्रा' ख. पाठः. ४. 'स्यास्तु वि' ग. पाठः. ५. 'द्रलक्षोष्टु' ख. पाठः.

धूपं दद्याद्धः किश्चिद् घण्टां वामेन वादयेत् । विशुद्धिसतसूत्रेण स्युर्वन्यी वाथ तूलजाः ॥ ७५ ॥ दीपार्थ गोघतं सुद्धं मध्यान्त्ये तैलमाहिषे । सकर्परदशो दीपः फलं दद्याच्छताधिकम् ॥ ७६ ॥ दीपः केवलकर्प्रः सहस्रगुण उच्यते । प्रभूतस्रेहसंपूर्णेर्दशभिर्वा नवाष्टकैः ॥ ७७ ॥ दीपैः प्रतिनवैराराद् आम्यमारात्रिकं भवेत । न दम्धशेषवर्त्या तु पुनर्दीपं प्रवर्तयेत् ॥ ७८ ॥ नोच्छिष्टाश्चितेलाधैर्नान्यतैलघृतादिना ।

ध्रपदीपविधिः।

बीहे: पश्चशतं तलं द्विगुणितं ते द्वे प्रकुश्चें स्मृतं ते द्वेऽथ पसरं तथैव कुडुबं प्रस्थार्धकं तद्वयम्। प्रस्थं पात्रमथाढकं शिवमथी द्रोणं च खारिः कमात् खारीणां त्रितयं हि भार उदितो मानं यथाशास्त्रतः ॥ ७९॥ नित्यं नैमित्तिकं चेति नैवेद्यं द्विविधं मतम्। तचात्तमात्तमाद्यं त नवभेदेन वक्ष्यते ॥ ८० ॥ तण्डलाः शालिजाः शस्ताः कलमा राजशालिजाः । नीवारजास्त्वथो मध्या त्रीहिजा वैणवास्तथा ॥ ८१ ॥ प्रियङ्गयवगोधूमदयामाकास्त्वधमाः कमात् । वण्डलेभ्योऽह्रमांशाः स्युरुपदंशास्तथा दिध ॥ ८२ ॥ द्वात्रिंशदंशमाज्यं स्याच्छकरामधुनी तथा । तत्र नित्यविधेरष्टद्रोणशालिजतण्डलैः ॥ ८३ ॥ सार्धरात्रं चतुष्कालं पूजायां विनिवेदयेत् । पायसं क्रूसरं गौलमन्नं तच चतुर्विधम् ॥ ८४ ॥ यथोचितोपदंशाज्यद्ध्यपूपरसोत्तरम् । सगीतनृत्तवादित्रं सभूतबलिमङ्गलम् ॥ ८५॥

<sup>&#</sup>x27;न्ते' ख. पाठः. २. 'ञ्जं' ग. पाठः. ३. 'शे' ख. पाठः.

तत्र पश्चशतं दीपास्त्वेवं स्यादुत्तमोत्तमम् ।

षड्भिर्द्रोणेश्वतुष्कालमभ्यच्यं विनिवेदयेत् ॥ ८६ ॥

सहोमं द्विशतं दीपाः स्युर्गीतबिलनर्तनैः ।

कुर्यात् पूर्वानुसारेण तत् स्यादुत्तममध्यमम् ॥ ८७ ॥

पश्चद्रोणेश्वतुष्कालं निवेद्यं पूजनं तथा ।

अष्टोत्तरशतं दीपैर्गीतवाद्यबिलिकियाः ॥ ८८ ॥

अप्रिकार्यं च कुर्वीत स्यादेवं तृत्तमाधमम् ।

सचतुर्द्रोणनैवेद्यं चतुष्कालोचितार्चनम् ॥ ८९ ॥

गीताद्यं बिलहोमौ च प्रदीपाः स्युश्च सप्ततिः ।

मध्यमोत्तममेवं स्यान्मध्यमध्येमथोच्यते ॥ ९० ॥

भारार्धतण्डुलैः प्राग्वत्रवेद्यं चार्चनादिकम् ।

मध्याह् एव होमः स्याद् द्विकालं नर्वनादिकम् ॥ ९१ ॥

चत्वारिशत् प्रदीपाः स्युर्मध्यमध्ये बिलस्तथा ।

खारितण्डुलनैवेद्यं चतुष्कालाचेना बिलः ॥ ९२ ॥

होमो द्वादश दीपाः स्युर्गीताद्यं मध्यमाधमम् ।

सायंप्रातस्त्वाढकाभ्यां शिवं तन्मध्याहे स्यादिह वेदप्रदीपाः। रात्रावष्टौ स्युस्त्रिकालं च पूजा पञ्चातोद्यैः स्यात् कनिष्ठोत्तमाख्ये।। ९३।।

पातः पात्रं सायमप्यत्र पात्रं स्थान्मध्याहे त्वाढकं चाहि दीपौ । चत्वारो वै रात्रिदीपाश्चिकालं पूजेत्युक्तं मध्यमं यत् कनिष्ठे ॥ ९४ ॥

> सायंप्रातः प्रतिप्रस्यद्वयनैवेद्यमर्चनम् ॥ ९५ ॥ दीपौऽहि निशि दीपावित्युक्तं स्याद्धमाध्सम् ।

> > नित्यनैवेद्यप्रकरणम्।

अष्टद्रोणं समारभ्य यावद् द्वादशभारकम् ॥ ९६ ॥ नैमित्तिकं स्यान्नैवेद्यं नवधात्रापि पूर्ववत् । उत्तमोत्तमपूर्वे तु पूजां चैवं समृह्येत् ॥ ९७ ॥ स्यात् काम्यमपि नैवेद्यं यावद् वा प्रार्थितं भवेत् । न कालनियमस्तत्र साङ्गं पूजा प्रशस्यते ॥ ९८ ॥

## नैमित्तिककाम्यविधिः।

क्षीरं त्रिभागं भागस्तु तण्डुलाः पायसस्य तु । क्षीराज्यतण्डुलितिलाः समाः स्युः कृसरात्रके ॥ ९९॥

भिन्नमुद्गैः शुभास्तण्डुलाः स्यः समास्तस्य चार्षे घृतं स्याद् घृतार्षं गुलम् । तण्डुलेभ्यस्तथा गोपयः षड्गुणं स्याद् गुलात्रं तु तद् युक्तरम्भाफलम् ॥ धौतदन्ता द्विजाः स्नातशुक्काम्बरा वज्रपूर्तेर्जलैमीनिनस्तण्डुलान् । क्षालयेयुस्तथा सप्तकृत्वोऽङ्गकैज्वीलयेयुस्तथामि धवित्रादिना ॥ १०१॥ ध्यात्वा चुाल्लें शाक्तिमामें च रुद्रं वहेवीजाँत् तारकाद् वाभिपूज्य । तसिन्नमौ तद्धविः साधयेयरोद्धाराज्यं चाभिघार्याहरेयः ॥ १०२ ॥ बृहत्यः कदल्यस्तथा कुण्डहाल्यः सकूरमाण्डमुक्तं भवेत कर्करी च। तथा कारवेल्लं च चूतार्द्रकारूये बृहन्मुद्गमुद्गास्तथा नालिकेरम् ॥ १०३॥ सशिम्बाश्च माषास्तथा चिद्भटाख्यः कुलस्थाश्च शस्ताः प्रकृष्टोपदंशाः । कदल्यादिपकैः सिताप्योषलोणैर्युतः स्याद् यवानीदिधकाथसूपः ॥ १०४॥ तथा मोदकांश्चोपदंशांश्च कुर्याद् घृतव्योपलोणैर्यवानीष्टिपष्टैः। ततः पात्रवर्गं बहिः शोधयित्वा सशङ्खध्वजच्छत्रमृत्थापयेच ॥ १०५॥ हिरण्याद्यमन्त्रं हृदा धौतमद्भिः कदल्यादिपत्राणि वात्राभिघार्य । हिवस्तत्र दत्त्वा युतं चोपदंशैः कदल्यादिपकैः फलैमींदकैश्च॥ १०६॥ सिताक्षौद्रदुग्धेऽथ द्रधा तु गब्यं द्वातं चारुगन्धं नवं रागभागम् । निवेद्यात् प्रदेयं तु पुष्पार्पितेऽस्मिस्ततो धेनुमुद्रामृतैः स्नावयित्वा ॥१०७॥

> सम्प्रोक्ष्य मूलमन्त्रेण दत्त्वाम्भोऽमिषियान्तिकम् । सपुष्पदक्षिणकरो हविः स्प्रष्ट्वा निवेदयेत् ॥ १०८ ॥ ध्यायेत् तन्मनसा दिव्यमन्नाज्यं तृप्तिकारकम् । पानीयं च निवेद्यास्मै हृद्यं शीतं सुगन्धि च ॥ १०९ ॥

बहिर्निर्गत्य तच्छेषमत्रं हुत्वानलेऽपि च ।

मूलाङ्गादिविधानेन तत्तन्मन्त्रेण साधकः ॥ ११०॥

तत्र किञ्चिद् बलिं दुत्त्वा वृद्धिं मक्त्या क्षमापयेत् ।

प्रदक्षिणनमस्कारस्तुतिभिः संप्रसादयेत् ॥ १११॥

प्रक्षाल्य चरणौ सम्यगाचान्तोऽन्तः प्रविश्य तु ।

सुतृप्तं दैवतं स्मृत्वा दद्यादाचमनीयकम् ॥ ११९॥

ततो लगङ्ककपूरतकोलकमुकान्वितम् ।

निवेदयेच ताम्बूलं गन्धपुष्पार्चितं ततः ॥ ११९॥

धूप्यित्वा नमस्कृत्य जपेन्मूलं तु शक्तितः ।

### नैवेद्याधिकारः।

अङ्गानि चैव पारिवारगणांश्च सर्वान् पञ्चोपचारविधिना तु यथोपपत्या । संपूजयेदनुपपन्नमिहार्चनेयं तत्कल्पयेच मनसैव समहितात्मा ॥११४॥

अत्रोपचारमेदेन प्जाभेदांस्तथापरे ॥ ११५ ॥ वदन्ति तांश्च वक्ष्यामः किश्चिद्भेदात् पुरोदितात् । दशोपचाराः कथिता निवेद्यान्ते तु पूजने ॥ ११६ ॥ होमान्तके तु कथिता खुपचारास्तु षोडश । बल्यन्ते चापि ते ख्याताः पश्चिविंशतिसंख्यया ॥ ११७ ॥ नृत्तान्ते चापि षट्त्रिंशदुपचाराः प्रकीर्तिताः । उत्तमोत्तमपूजायामुत्तमे वा भवन्त्युत ॥ ११८ ॥ आसनावाहनार्ध्याणि पाद्यमाचमनीयकम् । साङ्गं स्नानं तथा वस्त्रमुपवीतं च भृषणम् ॥ ११९ ॥ अञ्चनं गन्धपुष्पे च धूपो दीपश्च दर्पणम् ॥ ११९ ॥ नीराजनं च नैवेद्यमिकार्यं प्रदक्षिणम् ॥ ११० ॥ नमस्कारः स्तुतिर्वाद्यगीते नित्यबिंहस्तथा । पूजासमर्पणं चेति पञ्चिवेंशतिचोदिता ॥ १२१ ॥

१. 'हतं' ग. पाठः.

अथासनादयः पञ्च पञ्चगव्याभिषेचनम् ।
दुग्धेन दश्ना चाज्येन मधुनश्चरसन च ॥ १२२ ॥
अभिषेकस्तु तत्स्नानं चक्रवर्त्युपचारतः ।
बस्नोपबीताभरणान्यञ्जनं गन्धपुष्पके ॥ १२३ ॥
धूपदीपौ च मुकुरं नीराजनिवधिस्ततः ।
मुद्राणां दर्शनं तद्वजैवेद्यं पुस्तकार्चनम् ॥ १२४ ॥
होमकर्म च ताम्बूलं पादुके चामरध्वजौ ।
छत्रं च नित्ययात्रा च बिलदानमतः परम् ॥ १२५ ॥
पदक्षिणनमस्कारस्तोत्राण्यातोद्यमेव च ।
गीतं नृत्तं च पूजादेः समर्पणमतः परम् ॥ १२६ ॥
षट्त्रिशदुपचाराः स्युरेवमुक्ताः कमात् कचित् ।
ब्यत्यस्तक्रमतो वा स्युस्तत्तत्तन्त्रोदितास्त्वमी ॥ १२७ ॥

#### त्रिविधोपचाराधिकारः।

बिट्यात्रोत्सवाः शस्ताः स्थिरिङ्गादिपूजने ।

न चलस्थिण्डलिवधौ मण्डलक्षिणिकादिषु ॥ १२८ ॥

इति निगदितमार्गास्तृपचाराः प्रदिष्टाः

पृथिगिह परिपाट्या तन्त्रभेदेषु दृष्टाः ।

विविधमनुसुराणां ये च सामान्यकल्पाः

स्विभमतफलिसिद्धिः साधकानां यथा स्यात् ॥ ११९ ॥

इति श्रीमदीशानगुरुदेवपद्धतौ तम्त्रसारे उपचारपटलोऽष्टम: ।

#### अथ नवमः पटलः।

भथोच्यते नैत्यकमत्र कर्म सामान्यतः सिद्धिकरं मनूनाम्। समस्तवर्णाश्रमलिङ्गभाजामावश्यकं यत् करणीयमेकम्॥ १॥ प्रभावतीष्वेव हि तारकासु कोलं तु सूर्योदयदर्शनात् प्राक्। वदन्ति सन्ध्यां मुनयः प्रभातां तस्यां विनिद्रः शयनं च जह्यात् ॥ २ ॥

अत्र पितामहः -

"नक्षत्रज्योतिरारभ्य आ स्योदयदर्शनात् । प्रातःसन्ध्येति तां प्राहुर्मुनयो वेदपारगाः ॥ " इति ।

स्मरन् हृदम्भोरुहकोटरस्थं शैवं परं ज्योतिरथात्मसंज्ञम् । व्रजेत् समुत्थाय दिशं विशुद्धामम्भः प्रभृतं सुलभं च यस्याम् ॥ ३ ॥

अत्र स्मृतिः -

"निवीतं दक्षिणे कर्णे समासज्याम्बरेण तु । अवकुण्ट्य शिरो मौनी मलोत्सर्गमथाचरेत् ॥" इति । विदूरतो मार्गजलाशयादेश्छन्ने तृणैर्भूमितले निवीती । उदङ्मुखो याम्यमुखोऽह्नि रात्रौ त्यक्त्वा मलं चाथ गृहीतशिश्वः॥ ४॥ जलान्तिकं प्राप्य मृदं विशुद्धामादय चाष्टाङ्गुलखातलब्धाम् । निधाय तां दक्षिणतो घृताभिरद्भिस्तु शौचं विधिवत् प्रकुर्यात् ॥ ५॥ एकैव लिक्ने करयोस्तु तिस्रस्तथा गुदे पञ्च मृदः प्रयोज्याः । वामे करे सप्त दरीव पाण्योः कानिष्ठकल्पं खळु शौचमेतत् ॥ ६॥ द्वे चापि लिक्ने करयोश्चतस्रो गुदे दश स्युर्दश वामपाणौ। हस्तद्वये द्वादश चेति मृत्साः शौचेष्वयं मध्यविधिः प्रदिष्टः ॥ ७ ॥ तिस्रोऽथ लिक्ने करयोश्च पञ्च त्रिपञ्चसंख्यास्तु गुदे मृदः स्युः। वामे करे द्वादश तत्प्रसंख्याः पाण्योरयं शौचविधिर्हि मुख्यः ॥ ८॥ उत्थाय वासः परिधाय सम्यगाजानुसन्धेश्चरणौ करौ च । प्रक्षाल्य मृत्स्नासिललैर्विशुद्धैर्वक्रं च गण्डूषजलैर्विशोध्य ॥ ९ ॥ प्रक्षाम्रजम्बूककुभाश्वकर्णमाळ्रकाशोकलवङ्कजाद्यम् । वैकक्कतोदुम्बरचम्पकं वा शस्तं बुसुक्षोः खलु दन्तकाष्टम् ॥ १०॥ स्वैरङ्गलैद्वादशाभिर्मितं तत्कानिष्ठिकानाहसमं सवल्कम् । पूर्वामुखोऽद्यादुपविश्य मौनी प्रदक्षिणं वामरदाद्धः प्राक् ॥ ११ ॥ मोक्षार्थिनां कण्टिकनस्तु शस्तास्तद्वच्छिरीषार्जुननक्तमालः। शस्तो खपामार्ग इतीह तेषामष्टाङ्गलं दन्तविशोधनं तत् ॥ १२ ॥

१. 'प्रारभ्य स' क. पाठः.

सिनम्बधात्रीधवशेल्जशिमुवानीरकैरण्डतृणैः कुशैर्वा ।
स्थितः प्रजल्पन् शियतोऽथवाद्यात् तैलावसिक्तोऽपि न दन्तकाष्ठम् ॥१३॥
नोपोषितः पारणपूर्वकालं न जन्मभे पर्वणि नासिताहे ।
नाप्यष्टमीश्राद्धादिनेषु दन्तान् प्रधावयेदङ्गलिभिनेखैर्वा ॥ १४ ॥
आपच सार्धत्रिशतिकायामत्र कालोत्तरे —

"प्रतिपत्पर्वषष्ठीषु नवस्यामपि वा गुह!। दन्तानां काष्ठसंयोगे महान् दोषोऽभिधीयते॥" इति ।

तद्वत् तु जिह्वामिष मार्जियत्वा तद्दन्तकाष्टादि विस्रज्य दृरे ।
गण्डूषकद्वादशकेन पश्चादाचम्य तु झानमुपक्रमेत ॥ १५ ॥
सिरित्सु गङ्गादिषु मुख्यमुख्यं तीर्थेषु चान्यासु नदीषु मुख्यम् ।
सरस्तटाकादिषु मध्यमं स्यात् स्नानं तु कूपेषु गृहेषु नीचम् ॥ १६ ॥
स्नायात् तु कूपादिषु शुद्धपात्रैः स्नातैर्द्विजैरेव समाहृताद्विः ।
स्नायात् तु नोष्णाम्भसि कर्मयोग्यं नैतद् यतो रोगिषु सम्मतं तत् ॥ १७ ॥

सुवमष्टाङ्कुलां खात्वा त्यक्त्वाघो मृदमस्ताः ।
खातां मृदं समादाय तत् खातं परिपूर्य च ॥ १८ ॥
शिरसा पयसस्तीरे घौते संस्थाप्य तां पुनः ।
शिखया शोधियत्वा तु वर्मणा विभजेत् त्रिघा ॥ १९ ॥
लिप्त्वैकभागमा नाभेः प्रक्षाल्याचम्य वाग्यतः ।
द्वितीयेनास्त्रयुक्तेन दीसेनाङ्गानि लेपयेत् ॥ २० ॥
द्विजश्चेदुद्धृतासीति मन्त्रेण प्रार्थयेद् सुवम् ।
इतरो वक्ष्यमाणेन + + + + + + + + ॥ २१ ॥
'धारणं पोषणं त्वत्तो मृतानां देवि ! सर्वदा ! ॥
तेन सत्येन मां पापं पापान्मोचय धारिणि ! ॥" इति ।
+ + + + + + + + ततोऽक्षाणि निरुध्य तु ।
प्राणानायम्य सलिले निमज्ज्यास्त्रमनुस्तरन् ॥ २२ ॥
कालानलप्रतीकाशमथोपतटमम्भसि ।
उपविष्टो द्वनुदिते सूर्ये सन्ध्यां भजेद् द्विजः ॥ २३ ॥

ब्राह्मीं पूर्वे ततोऽस्त्राख्यां मन्त्रसन्ध्यां तथेतरः। उपास्योध्वे जलं क्षिप्त्वा विधिस्नानं समाचरेत् ॥ २४ ॥ स्वमन्त्रसन्नद्धतनुः स्मृत्वात्मानं हृदम्बुजे । तृतीयं पूर्वमृद्धागमादायानाभि वारिणि॥ २५॥ स्थित्वा वामकरे कृत्वा त्रिधा तां विभजेत् पुनः । दक्षिणं भागमश्लेण प्राक् स्वेम्लेन तूत्तरम् ॥ २६ ॥ अक्रमन्त्रेणाभिमन्त्र्य गृहीत्वास्रेण दक्षिणम्। हंफडन्तेन रक्षायै दशदिक्षु क्षिपेत् सुधीः ॥ २७ ॥ मूँलाभ्यस्तेन पूर्वेण जले दक्षिणपाणिना । निक्षिप्य आमयेद् वारि शिवतीर्थमनुस्मरन् ॥ २८॥ अज्ञाभ्यस्तार्कदीतेन शिष्टभागेन विग्रहम् । सर्वमालिप्य तत्तीर्थं स्वनामावाह्य पूजयेत् ॥ २९ ॥ गन्धपृष्पैर्यथालाभं मनसा वा समाहितः। मुख्यनद्यिविर्धेषु नान्यतीर्थानि कीर्तयेत् ॥ ३० ॥ कीर्तनात्रिष्फलं तत् स्यात् कुध्येश्वातो न कीर्तयेत्। केवलाम्भस्यु गङ्गादितीर्थानां कीर्तनं स्मृतम् ॥ ३१॥ तत्तत्फलपदं तस्मात् तत्र तीर्थानि कीर्तयेत्। ततः प्राणान् समायम्य त्रिर्निमज्ज्य समाहितः ॥ ३२ ॥ निमम एव साइं स्वं मूलं शक्त्या जपेड्दा।

# अपिच द्विजश्चेत् —

हिरण्यशृक्षं वरुणं प्रपद्य इत्यथादितः सूक्तमुदीरयन् हदा । निमम एवाम्मिस शक्तितोऽखिलान् हरत्यवौघानघमर्षणे स्थितः ॥ ३३ ॥ यथा जलौघे लवणस्य सञ्चयः प्रयाति सद्यो विलयं महानिप । तथा महानप्यघमर्षणेंऽहसां चयोऽपि नाशं व्रजतीति निश्चयः ॥ ३४ ॥

५. 'क्रै: स्वै: प्रा', २. 'च मन्त्रेण तू', ३. 'मूलम', ४. 'कू' क. पाठः.

ततः स्थितो वारिणि वामदक्षिणौ करौ शशाङ्कार्कशिवद्वयात्मकौ । विभाव्य मूलेन च कुम्भमुद्रया शिरस्यथाङ्गरिप वाभिषेचयेत् ॥ ३५ ॥ द्विजस्तु सूक्तैः पवमानपूरुपश्रियां यथाशक्त्यभिषिच्य तज्जलात् । तटं गतः स्वे परिधाय वाससी विशुद्धशुक्के क्षतिदोषवर्जिते ॥ ३६ ॥

स्नातो नाङ्गानि निर्मृज्यात् पाणिना वार्द्रवाससा ॥ ३७ ॥ तथा नेक्षेत पाषण्डिपातिकश्चान्त्यजाश्चीन् । चितिं च चितिकाष्ठं च यूपं चण्डालमेव च ॥ ३८॥ स्पृष्टा देवलकं चापि सचेलो जलमाविशेत । नैमित्तिकेषु कृत्येषु प्रहणेन्द्रक्षयादिषु ॥ ३९ ॥ अयनद्वयतीर्थादौ सचेलः स्नातमहीति । सन्ध्यासु वमने शुक्कविण्मूत्रोच्छिष्टकुष्ठिनाम् ॥ ४० ॥ संपर्के वपने चाब्धेः स्पर्शने चाप्यपर्वणि । वृषलप्रतिलोमानां मार्जारस्पर्शनेऽपि च ॥ ४१ ॥ इमश्रुकर्मणि चोत्तीर्थ नदीं वारुणमाचरेत । दानादी स्नानजप्यादी तर्पणे हवनेऽपि वा ॥ ४२ ॥ सर्वत्र सपवित्रः स्यादन्यथा स्यात् तदासुरम् । यद्वा मुक्तशिखो नयः प्रलपन् वावकुण्ठितः ॥ ४३ ॥ करोति कृत्यं दैवाचं सर्वं विद्यात् तदासुरम् । पादपक्षालने मृत् स्यात् सकृत् पाण्योश्च सर्वदा ॥ ४४ ॥ स्नानादिसर्वकृत्यादौ भोजनादौ च संविशेत्। मुत्रादिशौचस्यान्ते च हस्तपादौ प्रधावयेत् ।। ४५ ॥ अथाचमनकल्पोऽत्र सामान्यस्मृतिचोदितः । कथ्यते वैदिकी सन्ध्या तथास्त्राख्या च तान्त्रिकी ॥ ४६ ॥

अङ्गुल्यमे दैवमङ्गुष्ठम्ले ब्राह्मं तीर्थं पर्वसन्धिष्वथार्षम् । प्राजापत्यं स्यात् कनिष्ठामथोऽथ पित्र्यं तर्जामूलदेशे द्विजानाम् ॥ ४७॥

<sup>1. &#</sup>x27;प्रहणद्व', २. 'रभेत् स. पाठः.

हस्ते तूक्तं दक्षिणे तत्तके स्यादामेयाख्यं तीर्थमन्यत्र सौम्यम् । दैवादं यत् कर्म कुर्यात् स्वतीर्थादाचामेत् तु ब्रह्मतीर्थन तायैः ॥ ४८॥ ज्येष्ठामेऽमिस्तर्जनीमूर्भि वायुर्मध्यामेऽकीऽनामिकामे सुरेन्द्रः । प्रजापत्या स्यात् कनिष्ठेति देवैरङ्गुल्यः स्युर्दक्षिणे विप्रपाणौ ॥ ४९॥ प्राग्वक्रो वोदङ्मुखः सोपवीतो वद्ध्वा चूडां जानुमध्यस्थवाहुः । तोयोत्क्षेपी सूपविष्टोऽथ मौनी स्यादाप्रह्वस्त्वेकधीराचमिष्यन् ॥ ५०॥

अदुष्टरसगन्धाचैरकीटाफेनबुद्धदैः ।
अनुष्णैरम्बुाभिः शुद्धैराचामेदाभिवीक्षितैः ॥ ५१ ॥

हृत्कण्ठास्यगताः पुनन्ति विधिनैवापो द्विजातीन् कमात्
त्रिः पीता वृषलिखयावपि तथा कुण्डानुलोमादिकान् ।
आचम्य त्रिरपिखवेदपुरुषान् प्रीणाति निर्मार्ष्टि यद्
द्विः साथवेषडक्रयज्ञपुरुषाः प्रीताः स्युरप्यमयः ॥ ५२ ॥

प्रीणात्यर्कमनामिकानयनयोः स्पर्शात् तथाङ्गुष्ठयुक्
साङ्गुष्ठा त्वथ तर्जनीसमामिता घाणद्वये मारुतान् ।

अङ्गुष्ठेन कनिष्ठिकाश्रवणयोराशाश्च नाभेर्वस्-

नात्मानं तु हृदोंऽसयोर्दिवमृषीन् मूर्धः समस्ताङ्गुलैः ॥ ५३ ॥ आचम्येत्थं द्विविंशुध्येत सर्वेषूच्छिष्टेषु क्षालने पादयोश्य । कक्ष्यामोक्षे वा शिखाबन्धमोक्षे निष्ठीव्यार्थो जृम्भिकायां क्षुते च॥ ५४ ॥

> आत्मविद्याशिवैस्तत्त्वैरीश्वरायनमोन्तकैः । अपः पिबेत् त्रिरभ्यस्तास्तच्छैवाचमनं स्मृतम् ॥ ५५ ॥ ओष्ठावस्त्रेण संमृज्य खानि सर्वात्मना स्पृशेत् । एवं सन्ध्याप्रसङ्गेन वारुणस्नानमीरितम् ॥ ५६ ॥ वारुणस्नानाचमनाधिकारः ।

आमेयादीनि चान्यानि कुर्यात् स्नानानि संभवे ॥ ५७ ॥ आमेयं भर्रमना स्नानं निस्तिलाधनिवहर्णम् । स्वतेजःसंभवेनैव येन स्नातः स्वयं शिवः ॥ ५८॥ स्नानं प्राग् वारुणं कृत्वा पश्चादाग्नेयमाचरेत्। आपद्यपि तथा शक्तौ देहस्याग्नेयमेव वा ॥ ५९ ॥ सन्ध्यात्रये च जप्यादौ चर्या पूर्वावसानयोः। भुक्त्वा सुप्त्वाम्बु पीत्वा वा कृत्वाप्यावश्यकादिकम् ॥ ६० ॥ स्त्रियं वाप्यनुलोमादीन् स्पृष्ट्वा वा मूषिकाशुचीन्। आचरेत् स्नानमाग्नेयं यथैवाथर्वचोदितम् ॥ ६१ ॥ देवाग्निगुरु(विद्या ? वृद्धा)नां समीपेऽन्त्यजदर्शने । अगुद्धभूमी मार्गे वा स्थितो नोद्धृरुयेद् बुधः ॥ ६२ ॥ कल्पानुकल्पोपकल्पभेदात् तद्वदकल्पकम् । चतुर्भा भस्म शैवोक्तं पूर्व पूर्व गुणाधिकम् ॥ ६३ ॥ अरोगायाः सवत्साया भूमावपतितं तु गोः। गोमयं पद्मपालाशपत्राद्यन्यतमेन तु ॥ ६४ ॥ गृहीत्वा तु विशुद्धात्मा गायत्र्या तु द्विजोऽपरः। साङ्गमूलेन शैवाझौ कल्पं तद्भस्म कीर्तितम् ॥ ६५ ॥ आरण्यगोमयं दूरे श्रामादेः पूतमाहरेत्। प्राग्विच्छवामिना दग्धं यत्तत् स्यादनुकल्पकम् ॥ ६६ ॥ अग्निदग्धेप्वरण्येषु गृहीत्वा भस्म तत् पुनः। गोमूत्राबद्धपिण्डं तु विशोध्याथ शिवानले ॥ ६७ ॥ दग्धं भस्मोपकल्पं स्यादकल्पकमधोच्यते । विशिष्टविप्रगोवाटजातं वा देवतालयात् ॥ ६८ ॥ गृहीत्वा साधितं प्राग्वत् तद् भस्म स्यादकल्पकम् । चतुर्विधं च तद् भसा जातिसङ्करवर्जितम् ॥ ६९ ॥ अपरिग्रहमन्येषां कर्मस्पर्शाद्यदृषितम् । श्रक्षणं पूतमरोगं च पात्रस्थं भिततं सितम् ॥ ७० ॥ आग्नेयस्नानयोग्यं स्याद् यथोक्तं ब्रह्मशम्भुना । तद्भस्म शिवमन्त्रेण शक्त्याभ्यस्तं सुरक्षितम् ॥ ७१ ॥

आदाय हस्तेनाधाराद दक्षिणेनाभिमन्त्र्य तु । विशोध्य धारणाभिस्तु भूतशुद्धिविधानतः ॥ ७२ ॥ षडक्केनाभिमन्ज्यादौ कृत्वा वामकरे पुनः । कृत्वास्त्रेण मलस्नानं मस्तकप्रभृति क्रमात् ॥ ७३ ॥ ततस्त्वीशानपुरुषाघोरवामैः ससद्यकैः। कमान्म्भीस्यहदुद्धजङ्घान्ताशेषविग्रहम् ॥ ७४ ॥ उद्धूलयेद् द्विजोऽन्ये तु ललाटांसहदादिषु। धारयेयुस्त्रिपुण्ड्राणि तथैव ब्राह्मणादयः ॥ ७५ ॥ त्रियायुषं धारयेयुर्वेदप्रामाण्यदर्शनात् ।

''त्रियायुषं जमदग्नेः कैश्यपस्यागस्त्यस्य त्रियायुषमृषीणां त्र्यायुषं यद् देवानां त्रियायुषं तन्मेऽस्तु त्रियायुषं शिवो नामासी''ति श्रुतेः।

आग्रेयस्नानाधिकारः ।

अनम्रे प्रतपत्यके वृष्टि द्रष्ट्वीर्ध्वबाहुना ॥ ७६ ॥ माहेन्द्रस्नानमीशानात् कार्ये सप्तपदावि । गवां खुरपुटोत्खातरेणुभिः पवनोपगैः ॥ ७७ ॥ गोमध्यगस्तत्पुरुषं गोसूक्तं वा जपन् द्विजः। अन्यस्तु गोस्तुर्ति गोभ्यो नमो वेत्यभ्युदीरयन् ॥ ७८ ॥ वायव्यमाचरेत् स्नानमखिलाघनिबर्हणम्। स्नानानिह सर्वेषां मूळं श्रेष्ठं च वारुणम् ॥ ७९ ॥ तस्मात् प्राग् वारुणं कृत्वा ततः स्नानान्तरं त्रजेत्। आपोहिष्ठादिभिर्मन्त्रैर्मन्त्रस्नानं हि वैदिकम् ॥ ८० ॥ संप्रोक्षणविधानेन स्वाङ्गमूळैस्तु तान्त्रिकम् । इत्थमुत्थानकावश्यशौचदन्तविशोधनैः ॥ ८१ ॥ स्रानेन च विशुद्धस्य सन्ध्योपासनमिष्यते । द्विजः प्राग् वैदिकीं सन्ध्यामुपासीताथ ताान्त्रिकीष् ॥ ८२ ॥

क्षत्रवैद्यावि तथैवान्ये केवलतान्त्रिकीम् । उपासीरक्षेतः पूर्वे वैदिकी लिख्यतेऽधना ॥ ८३ ॥ पितामहादिस्मृत्युक्ता तान्त्रिकी चागमोदिता । स्नातस्कपकारेण क्षालिताङ् विकरद्वयः ॥ ८४ ॥ स्वाचान्तः सपवित्रस्तनमन्त्रवत् प्रोक्षयेद् द्विजः । मन्त्राणां तद्दिषच्छन्दोदेवताविनियोगवत् ॥ ८५ ॥ अनुष्ठानं फलाय स्यादन्यथा चेत् तदासुरम्। द्धिकाविण्ण इत्यादेवीमदेवो ह्याषिः स्मृतः ॥ ८६ ॥ छन्दोऽनुष्टुप् तथैवापो विश्वेदेवाश्च दैवतम् । अनया प्रोक्षयित्वाथ मन्त्रिताम्भः पिवेद् द्विजः ॥ ८७ ॥ सूर्यश्चेत्यादिमन्त्रस्यच्छन्दो गायत्रमेव हि । सविता देवतागस्त्यो झृषिरमिर्भवेदपि ॥ ८८ ॥ तेन पीत्वापे आचम्य प्रोक्षयेदाप्यदैवतैः। दिधकाविण्णआद्येनाप्यापोहिष्ठादिभिस्तथा ॥ ८९ ॥ आपोहिष्ठादिकानां तु सिन्धुद्वीप ऋषिः स्मृतः। आपो वै देवता छन्दो गायत्रं प्रोक्षणे विधिः ॥ ९०॥ ततोऽञ्जिलिं समापूर्य तोयैः प्राग्वदनः स्थितः । ध्यायेज्ज्योतिः परं ब्रह्म सर्वलोकहृदि स्थितम् ॥ ९१ ॥ आदित्यमण्डलान्तस्थं विद्याद् देहात्मकं पुरम् । तारव्याहृतिसाविज्या क्षिपेद्र्ध्व यथाँश्रुति ॥ ९९ ॥ ता आपो प्रनित रक्षांसि वज्रीभूताः क्षणेन तु । ततः प्रदक्षिणीकृत्य समाचम्य तु तां जपेत् ॥ ९३ ॥

गुद्धायां भुवि वाग्यतस्त्विभमुखः सूर्यं कुशेषु स्थितो गायत्रीं दशतारकां सशिरसं सन्याद्धितं त्रिः पठन् । प्राणायामपरो भवेज्जपविधेरादौ यथाशक्तित-स्तेन स्यात् परिशुद्धकल्मषतनुर्योग्यश्च जप्यादिषु ॥ ९४ ॥

१. 'त्रि', २ 'त' ग पाठः. ३. 'दादेवात्मकं पर' स, पाठः. ४. 'बौ श्रु' ग. पाठः,

प्रणवस्य मुनिर्द्रक्षा छन्दो गायत्रमेव च । ध्यानकाले परं ब्रह्म होमकाले हुताश्चनः ॥ ९५ ॥ जपकाले त्रयी देवा विश्वेऽन्यत्र तु दैवतम् । विनियोगस्तु वेदादौ वाचामुद्धीत एव च ॥ ९६ ॥

गायन्युष्णिगनुष्टुभश्च बृहतीं पिक्कं सित्रेष्टुब्जग-त्यास्त्या न्याहृतिसप्तकस्य तु पुनश्छन्दांसि तासामृषीन् । अत्रिं चैव भृगुं च कुत्समपरं प्राहुर्वसिष्ठं तत-

स्तद्भव् गौतमकाश्यपावि पुनस्तत्राङ्किराः सप्तमः ॥ ९७ ॥ अभिर्वायुः सूर्यवागीश्वराभ्यां यादोनाथो वासवश्वाथ विश्वे । सप्त स्त्याता देवता व्याहृतीनां स्थानान्याहुः सप्त भूरादिलोकान् ॥ ९८ ॥

विश्वामित्रस्तृषिर्देवः सविता भगवान् स्वयम् । छन्दस्तथैव गायत्रं साविज्यास्तत्रयं स्मरेत् ॥ ९९ ॥

सेयं चतुर्विशतिवर्णवेद्या त्रिपाज्जपेऽष्टार्णविभागतः स्यात् । होमे च पूजाविषये चतुष्पात् स्ववर्णषर्कप्रविभक्तपादा ॥ १००॥

> ओमापोज्योतिरित्यादेर्गायत्रीशिरसो मुनिः। ब्रह्मानुष्टुब् भवेच्छन्दः परमात्माधिदैवतम्॥ १०१॥ प्रजापतिस्तथा दैवं शिरसोऽन्तस्य वा भवेत्।

आयात्वादेवीमदेवो मुनिः स्याच्छन्दोऽनुष्टुव् दैवतं सैव देवी । गायत्रीत्थं सम्यगावाद्य विद्वान् मन्त्रेणातो दर्भपाणिर्जिपेत् ताम् ॥ १०२ ॥

षट्कुक्षि त्रिपदां च पश्चशिरसं शुक्कां सरीजेक्षणां वह्नगुद्दगोतशिखां च वेदजननीं भूपादपीठामपि। शक्तप्रेतपनीरपार्थदहरित्स्वोध्वीधराशोदरां कोडीभूतजगत्रयामभिमुखां पौराणनाभिं स्मरेत्॥ १०३॥

शीक्षा जरूपो ज्योतिषं शब्दशास्त्रं मूर्धानोऽस्याः स्युर्निरुक्तं च पश्च । वायुः प्राणो विष्णुरात्मा ललाटं ब्रह्मा रुद्रस्तच्छिखा वाक् च जिह्ना ॥१०४॥

<sup>9. &#</sup>x27;वा' क. पाठ:. ९. 'त्या', .३. 'ट्के' ग. पाठ:.

सिभाल्यपादः

छन्दसां तु विचितिस्तनयुग्मां धर्मशास्त्रहृदयां धनकेशीम् ।
न्यायविस्तरभुजामनलास्यां चन्द्रसूर्यनयनामुद्धहाराम् ॥ १०५॥
मीमांसा (चा)थर्ववेदश्च चेष्टा वेदान्तः स्यान्मानसं योगसांख्ये ।
श्रोत्रे ब्राणं चापि मन्त्रास्तु यज्ञाः सर्वे चास्याः स्वाज्ञकान्तिप्रकर्षः ॥ १०६॥
एवंरूपां सर्वदा सर्वसिद्धौ ध्यात्वा देवीं साध्येत् तां जपाद्यैः ।
सन्ध्याभेदाद् ध्येयभेदौ विशषात् संलिख्यन्ते जप्यसंसिद्धिहेतोः ॥ १०७॥

हंसारूढां सिताञ्जे त्वरुणमणिलसद्भूषणां साष्टनेत्रां वेदास्यामक्षमालां सुचमथ कलशं दण्डमप्यादधानाम् । ध्यायेद् दोर्भिश्चतुर्भिस्त्रिभुवनजननीं पूर्वसन्ध्याभिवन्द्यां सावित्रीमृक्सवित्रीमभिनववयसं मण्डले चण्डरहमेः ॥ १०८ ॥

तार्क्ष्यां रूढाम्बुजाक्षी शतमखमणिभा शङ्खचके दधाना दोभिर्युक्ता चतुर्भिः स्थितिरिह् जगतां या यजूष्युद्गिरन्ती । व्याकोळानेकहारद्युतिरुचिरुचिरा वैष्णवी मध्यमेऽहः सावित्री ध्येयरूपा विलसति सवितुर्मण्डले पीतवस्ता ॥ १०९॥

पञ्चास्यां पिङ्गविद्युत्तिरुचिरजटामण्डलां चन्द्रमौतिं रङ्गद्भूषाभुजङ्गस्फुटमणिकिरणव्यक्तभस्माङ्गरागाम् । ध्यायेत् खट्वाङ्गराले भयहरवरदे व्याव्रचर्माम्बराढ्यां सावित्रीं सित्रेनेत्रां परिणतवयसं सामसूर्तिं द्धानाम् ॥ ११० ॥

"ऋषभवाहनामपरसन्ध्यायां ध्यायेदिति यावत् "
इत्थं सन्ध्यात्रये त्रेधा सावित्री ध्येयविमहा ॥ १११ ॥
अश्वास्याः प्रतिवर्णे तु दैवतानि भवन्ति हि ।
अग्निः प्रजापतिः सोम ईशानः सूर्य एव च ॥ ११२ ॥
बृहस्पतिस्तथैवेन्द्रो भगश्चैवार्यमा तथा ।
सावता च ततस्त्वष्टा पूषाथेन्द्रानलौ मरुत् ॥ ११३ ॥
ईश्वरो मित्रावरुणौ स्कन्दो विश्वेऽथ चक्रभृत् ।
वसवो मरुतोऽर्थेशश्चाश्विनौ च पितामहः ॥ ११४ ॥

१. 'दाद् वि' क. पाठः.

तत्कारे। चक्षराणां तु देवताः क्रमशो मताः ।

पुरैव सामान्यतयात्र तारकः प्रकाशितो व्याहृतिसप्तकक्रमात् ।

यथार्थसेक्को विधिवन्निरुच्यते समूर्भुवःस्वर्महसां जनस्तपः ॥ ११५ ॥

सदेव सत्यं सिवर्त्तिहं मण्डले स्थितं तु तेजः खल्ल भूहिं सत्तया ।

सुवश्च तत्कारणकार्यसत्तया सुवो जगत्स्वीरितमात्मवत्तया ॥ ११६ ॥

महः प्रकाशात्मतया महत्तया जनस्तथा सर्वजनान्तरात्मता ।

तमोहरं यत् तपतीत्यतस्तपः परं हि तत् सत्यमनन्तमुच्यते ॥ ११७ ॥

प्रणवेनाथ संबन्धो व्याहृतीनामिहोच्यते ॥ ११८ ॥

भूः स्यादकारस्तु भुवो ह्युकारः स्वः स्यान्मकारोऽपि महोऽभ बिन्दुः । नादो जनः स्यात् तप एव शक्तिनीदान्तसंज्ञं पदमत्र सत्यम् ॥११९॥

अथार्थप्रतिपत्त्यर्थं साविज्यास्ति त्रिरुच्यते ।
तिदिति स्याद् द्वितीयैकवचनं ब्रह्मवाचकम् ॥ १२०॥
सूर्यमण्डलगं तेजस्तद् ब्रह्म परमं हि यत् ।
षष्ठचन्तः सिवतुःशब्दो धातोः प्रसववाचकात् ॥ १२१॥
वृष्टेश्च प्राणिजातानां साक्षात् प्रसिवतुर्विभोः ।
वरेण्यं वरणीयत्वाचतुर्वर्गप्तलार्थिभिः ॥ १२२॥
प्रथमाष्टाक्षरस्यास्य व्याप्या भृव्याहृतिः स्मृता ।
भक्तिगम्यं भवेद् भर्गः पापभक्तनतोऽपि वा ॥ १२३॥
देवस्येति च षष्टचन्तं वृष्ट्यादेदीतुरीशितुः ।
दीव्यमानस्य वा दीप्त्या स्वप्रकाशतयाथवा ॥ १२४॥
तद् धीमहि ध्यैचिन्तायांधातोः सिद्धं हि यत् पदम् ।
तेजः सूर्यात्मकं ज्ञेयं चिन्तयामः शिवात्मकम् ॥ १२५॥
द्वितीयाष्टाक्षरस्यास्य व्याप्या स्याद् व्याहृतिभ्वः ।
धियो बुद्धीर्मनोरस्य च्छान्दसत्वमुदीरितम् ॥ १२६॥

१. 'र्या' ग. पाठ: १. 'संयोगविधिर्विह' ३. 'वर्तया' सः पाठ:

कृतश्च लिङ्गन्यत्यासः स्त्रात् स्रिष्टुपमहात् । य इत्यत्र तु यत् तेजो नः षष्ठी युष्मदस्मदोः ॥ १२७ ॥ तस्मादस्माकमित्यर्थः प्रार्थनायां प्रचोदयात् । तृतीयाष्टाक्षरस्यापि न्याहृतिः स्वरिति स्मृता ॥ १२८ ॥

इत्थं जगत्प्रसवितुर्वरणीयमर्थं पापप्रभञ्जनकरं यदभीष्टदस्य । तेजस्तदेकममलं प्रविचिन्तयामः प्रज्ञां प्रयच्छतु स नो भगवान् महेशः॥

> इत्युक्तोऽर्थोऽत्र साविज्यास्तच्छिरः कथ्यतेऽधुना । आपो ज्योती रस इति सोमाग्न्योस्तेज उच्यते ॥ १३० ॥ तत्तेजो ह्यमृतं ब्रह्म सूर्य आस्मेति चोदना । एवं ज्ञात्वांश्वेतस्त्वेतान् न्यस्येद् देहे यथाक्रमम् ॥ १३१ ॥ शिरोभ्रमध्यनयनवऋकण्ठेष्वथो हृदि । नाभी च गुद्धजान्वङ्घ्रिद्वये चास्याः पदैर्न्यसेत् ॥ १३२ ॥ ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्चापीश्वरोऽपि सदाशिवः । एते सर्वात्मने जातियुक्ताक्रमनवः क्रमात् ॥ १३३ ॥ इत्थं विन्यस्य गायत्रीमृष्यादीनभिवन्य च। जपेदायम्य तु प्राणाननन्तफलभाग् भवेत् ॥ १३४ ॥ प्रणवान्तरितं सप्तव्याहृतिप्रणवं पुनः । सावित्री शिरसा युक्तां जपेच्छतगुणं फलम् ॥ १३५ ॥ अष्टोत्तरसहस्रं तु जपेदेवमनन्यधीः । तदशक्ती शतं वापि दशमात्रमथापि वा ॥ १३६ ॥ पूर्वः पूर्वोऽत्र मुख्यः स्याज्जपशक्ति न हापयेत् । अथोद्वासनमन्त्रस्य तूत्तमोशिखरेत्युचः ॥ १३७ ॥ सावित्री देवतानुष्ट्व वामदेव ऋषिर्मतः । मित्रस्येत्याद्यपस्थानमन्त्राणां कौशिकस्त्वृषिः ॥ १३८ ॥ मित्रस्त देवता छन्दो गायत्रं चाप्यनुष्ट्रभात् । प्रदक्षिणं परिकम्य दिशोऽथ सदिगीश्वराः ॥ १३९ ॥

<sup>9. &#</sup>x27;त्र तथा' ख. पाठः-

अभिवन्द्य ततः पश्च सन्ध्याद्या देवताः क्रमात् । सहस्ररिममुद्यन्तमुपतिष्ठेद् दिवाकरम् ॥ १४० ॥ आत्मानं परमात्मानं ध्यात्वा पादाभिवादनम् । कृत्वाथ देवपूजां च होमजप्यं समाचरेत् ॥ १४१ ॥ अथातो विनियोगाद्यं सावित्र्याः कथ्यतेऽधुना ।

प्रत्याहारः शस्तदेशे तु लेक्षं तिष्ठन् युक्तात्मा सूर्यविम्बं जिपत्वा । पश्यन् गव्याक्तैस्तावदमौ तिलैः स्याद्धत्वा भक्तश्चेन्मन्त्रसिद्धो महात्मा ॥१४२॥

अयुतं तु जले स्थितो जिपत्वा ननु पापानि निहान्ति नाभिमात्रे । प्रयुतादुपपातकानि लक्षादिखलान्येव हि पातकानि हन्यात् ॥ १४३ ॥ दशलक्षजपेन कण्ठमात्रे सुमहापाताकिनोऽप्सु यान्ति शुद्धिम् । त्रिसहस्रजपादभोज्यदोषात् परिशुध्येदिष वाङ्मनःकृतायैः ॥ १४४ ॥ अपहन्त्यपमृत्युरोगदुःखान्ययुतानां त्रितयं तिकाज्यहोमात् । मधुरत्रयसिक्तदौर्वलक्षत्रयहोमादपहन्ति कालमृत्युम् ॥ १४५ ॥

पुत्रं शालिहुतेन बिल्वकमलैर्लक्ष्मीं पलाशैः पशू-नन्नाद्यं समृतान्नतस्तु कुमुदैर्वासांसि चैवोत्पलैः । वृष्टिं वेतसजैः सगोमयशिलामालेयगोरोचना-कुप्तं लोकवशीकरं तु तिलकं स्पृष्टं सहस्रत्रयम् ॥ १४६ ॥

पादपांसुकृतपुर्चिहोमान्मारयेत् परमतीत्य तु विषम् । द्वेषयेच कलिवृक्षसिमिद्धश्चाटयेत् तदनले कलिपत्रैः ॥ १४७ ॥

कुन्दपुष्पहवनेन कुमारीं विन्दतेऽथ करवीरहुतात् स्युः । सिद्धयः स खळु कोटिजपात् स्यात् खेचरः सुरमुनीन्द्रसमेतः ॥ १४८ ॥

> जुहुयात् पायसेनाज्यतिलदृर्वोङ्करैरापि ॥ १४९ ॥ चतुःक्षीरसमिद्धिश्व प्रत्येकं त्रिसहस्रकम् । यत्तदुद्दिश्य तत् सर्वमचिरेणैव सिध्यति ॥ १५० ॥

१. 'शस्तं ति' ख. पाठः

जुहुयात् पायसाज्याभ्यां तिलदूर्वाङ्करैरिपि । प्रत्यक्षरसहस्रं तु दीर्घमायुरवामुयात् ॥ १५१ ॥ मधुरत्रयसिक्तरकपद्मैरयुतं यो जुहुयाच्छ्यं स विन्देत् । सघृतात्रहुतादथात्रवान् स्याद् विधिवद्विह्नमुखादिकं च कृत्वा ॥ १५९ ॥

आधाय विद्वं विधिवत् सूर्यमावाद्य तन्मुखे । तमप्याराध्य विधिवत् सावित्रीं तद्धृदम्बुजे ॥ १५३ ॥ समावाद्य तु मन्त्रेण ध्यायेत् सन्ध्योक्तलक्षणाम् । सपूज्य गन्धपुष्पाद्येद्वीदशान्तामृताप्नुताम् ॥ १५४॥ स्वकृत्यं चापि सङ्करूप्य जुह्वन् स लभते फलम् । अथ माध्यन्दिनं कर्म स्नानपूर्व समाचरेत् ॥ १५५॥ स्नानं प्राग्वद् विशेषोऽत्र वैदिकः कथ्यतेऽधुना । प्रातःस्नानमृतेऽन्यत्र स्नास्यन् दन्तान् न धावयेत् ॥ १५६ ॥ हिरण्यशृक्तमित्यादि पुनन्तु पुनरन्ततः। जेपन्निमज्ज्याथाचम्य गृहीत्वाङ्गलिना जलम् ॥ १५७ ॥ सुमित्राद्येन सन्त्वन्तं जिपत्वारिदिशं प्रति । दुर्मित्राचेन द्विष्मोऽन्तं प्रक्षिप्याचम्य वाग्यतः ॥ १५८॥ यद्पांकूरमित्यादि गच्छतादन्तमम्भसि । त्रिरावर्त्य करेणाथ निमज्ज्याम्भस्तटं गतः ॥ १५९ ॥ उपविश्य तथाचम्य पाणिस्थाम्भोऽभिमन्त्र्य तु । आपः पुनन्त्वत्याद्येन स्वाहान्तं तत् पिवेत् पुनः ॥ १६०॥ आचामेदस्य चर्षिः स्याद् ब्रह्मणस्पतिसंज्ञितः । देवताप्याप एव स्याच्छन्दोऽनुष्टुप् प्रकीर्तिता ॥ १६१॥ आपोहिष्ठादितिस्रभिः प्रोक्षयेद् दर्भपाणिना । हिरण्यवर्णाः शुचयः पवमानः सुवर्जनः ॥ १६२ ॥ इत्यादिमन्त्रैः संप्रोक्ष्य ततोऽम्भोमग्रविग्रहः। ऋतं च सत्यं चेत्यादिखरित्यन्तमृचां त्रयम् ॥ १६३॥

प्राणानायम्य मनसा जपेत् त्रिरघमर्षणम् । शक्तः स चेदिमाग्ँस्तदापोवरुणपूर्वकैः ॥ १६४ ॥ स्रवानोइन्दरित्यन्तमन्त्रैः कृत्वाधमर्षणम् । उत्तीर्य वासो निष्पीड्याथाम्बरे श्रिनिर्मेले ॥ १६५ ॥ परिधायाथ संक्षाल्य पादावाचम्य वाग्यतः। सन्तर्प्य पूर्वसन्ध्यावत् सावित्रीं शक्तितो जपेत् ॥ १६६॥ तिष्ठंश्चेदीक्षमाणोऽर्कमासीनः पाङ्मुखो जपेत् । ततः पुष्पाञ्जालि दद्याद् भानवे केवलाम्बु वा ॥ १६७ ॥ अथोर्ध्वबाहुरादित्यमुपतिष्ठेदिमां जपैन् । उद्वयादिमुदुत्यादिं चित्रंतचक्षुरादितः ॥ १६८॥ हिरण्ययेपनामा स्याद्यविरासां प्रकीर्तितः। उदुत्यादिद्वयेच्छन्दिम्रिष्टुप् स्याद् दैवतं रविः ॥ १६९ ॥ गायत्री स्यात् तृतीयायाश्चतुध्यी जगती मता। उष्णिक् तश्वक्षुराद्यस्य मन्नस्य सविता विधिः ॥ १७० ॥ ब्रह्मयज्ञं ततः कुर्यात् स्वाध्यायः स उदीरितः। ब्रह्मयज्ञोत्तरं कालं तर्पणस्याश्वलायनः ॥ १७१ ॥ प्राहेतरेषां तु मतं तूपस्थानादनन्तरम् । साङ्गमूलादिभिर्मन्त्रैः स्वागमोक्तविधानतः ॥ १७२॥ देवान् ऋषीन् पितृंश्चान्यान् तर्पयेयुर्हि दीक्षिताः। स्नानकालेऽम्भसः क्षोमं न कुर्याचरणादिभिः ॥ १७३ ॥ अन्तर्भलापनयनं वस्त्रानिणेजनादि वा । यदि कुर्यात् प्रमादेन प्रायश्चित्तमिहोच्यते ॥ १७४॥ नमोऽसयेऽप्सुमते नमोच्चोन्तं जपेद् द्विजः । उपतिष्ठेद द्विजातिश्चेदितरोऽज्ञ्चा नमा बदेत् ॥ १७५॥ ततोऽनुज्ञां गृहीत्वाज्यीस्तार्थानुद्वास्य दैवतैः । ऋषीन् पितृनप्युद्धास्य ततो यागगृहं त्रजेत् ॥ १७६ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;पेत्। ' क. पाठ:. २. 'रू' ग. पाठ:. ३. 'घिप:' ख. पाठ:.

तत्रेष्टां देवतामिष्टा खागमाचार्यदर्शनात्। तत्तनमन्त्रं जपेद्धोमवैश्वदेवबलिकियाः ॥ १७७॥ समाप्यातिथिपोष्यादीन् भोजयित्वा स्वशक्तितः । स्वयं भुञ्जीत पुत्राचैः सहितोऽनमकुत्सयन् ॥ १७८॥ भुक्त्वान्नगन्धलेपाद्यमपनीय च शोधयेत् । दन्तानथ समाचम्य मुखवासं भजेदपि ॥ १७९। ततो विद्याविनोदादौर्दिनशेषं सुखं नयेत्। अथार्घास्तमिते भानौ सन्ध्यामासाद्य पश्चिमाम् ॥ १८० ॥ उपासीत यथापूर्व दन्तधावनवर्जितम् । स्नात्वाचम्याथ सम्प्रोक्ष्य पीत्वाम्भोऽमिश्चमन्त्रतः ॥ १८१ ॥ ऊर्ध्व त्वापस्तथा क्षिप्त्वा गायत्री शक्तितो जपेत् । इमंमेवरुणाद्याभिरुपस्थायाथ पूर्ववत् ॥ १८२ ॥ गन्धाचैदेवतामिष्टा यथापूर्व स्वशक्तितः। जिपत्वार्थं नमस्कृत्य वैश्वदेवबिकित्रयाः ॥ १८३ ॥ समाप्यातिथिभृत्याद्यैः सह भुञ्जीत चेद् गृही । शयीत शयने शुद्धे स्वास्तीर्णे शुक्कवाससा ॥ १८४ ॥ गोविप्रदेववहीनां नोपरिष्ठान सङ्घटे। नानुवंशं शयीतासौ नोत्तरापरदिक्शिराः ॥ १८५ ॥ न नम्रो नार्द्रपाण्यङ्घिन तैलाक्तो न चाशुचिः। वितानदीपकल्दौः शोभिते विभवे सति॥ १८६॥ मन्त्रसन्नद्धदेहस्तु रक्षागन्धाद्यलङ्कृतः। स्वपत्नीं साधुशीलाढ्यां स्वनुरक्तां स्वलङ्कृताम् ॥ १८७॥ अपर्वस्वभिगच्छेत् तु गृही सन्तानकारणात् । सन्ध्योपास्तिपसङ्गादिति विधिविहितं नैत्यकं कर्मचकं श्रीतस्मार्तेषु तन्त्रोदितमपि कथितं वर्णिनां यत् समासात्।

१. 'च' ग. पाठः.

दृष्टादृष्टेष्टसिद्धिपद्मिह मुनिाभें सेवितं चेति सन्तः स्वीकुर्वन्तु स्वकीयं धनिमव सुहृदः सत्पथे वर्तयन्तः ॥ १८८६ ॥ इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तनत्र-सारे निलक्मीविधिनीम

नवमः पटलः।

#### अथ दशमः पटलः।

प्रणम्य शम्भं शशिखण्डशेखरं भवं भवच्छेदकरं समासतः। सभूतशुद्धिकममात्मशोधनं निगद्यते योगजपादिसिद्धये ॥ १ ॥ स्नातो यथावत् समुपास्य सन्ध्यां यागालयं प्राप्य कृताङ् व्रिशौचः । आचम्य चान्तर्विधिवत् प्रविष्टः शस्तासने वाग्यमवान् निविष्टः ॥ २ ॥ आमस्तकाङ्बिद्धयमात्मदेहे ध्यायन् सुँसूक्ष्मं सुषिरं तदन्तः । बाह्ये तु विन्यस्य तु शक्तिमच्छां व्योमित्वषं तामथ देहमध्ये ॥ ३ ॥ हुङ्कारबीजं रुचिमद् विचिन्त्य पाणान् नियम्याश निवेश्य चित्तम् । तद्रेचकान्तोऽत्र फडन्तमस्त्राद् प्रान्थिप्रभेदं कमशो विदध्यात् ॥ ४ ॥ ये प्रन्थयः पञ्च तमोमलिष्ठा हत्कण्ठतालुस्थितयः प्रसिद्धाः । भूमध्यतो मूर्धनि चेति तेषां भेदात् तु नाडीसरणिः प्रसिध्येत् ॥ ५॥ वायुं निवर्त्यात्मनि पूरकान्तं चैतन्यसान्तात्मकजीवरूपम् । तं बिन्दुभूतं च निरामयं स्वे हृत्पङ्कजे कुम्भकेतो विभाव्यम् ॥ ६॥ तत्रोर्ध्वायोः प्रसरेण जीवं सौषुन्नमार्गानिहितं स्वमुर्धि । उद्धातमात्रेण तु बीजवृत्त्या तं द्वादशान्तस्थशिवं नयेत ॥ ७ ॥ कादङ्गलद्वादशके त्वसौम्यं शुक्कं सहस्रच्छदपुण्डरीकम्। व्योमामृतव्याप्तमघोमुखं तन्मध्यं शिवाध्यासितमभ्युपेयम् ॥ ८ ॥ लीनः शिवेऽक्रेर्भिरक्षितात्मा साधीमुखं देहतरुं विभाव्य। तत्त्वानि षटित्रंशदथो विलोमान्नीत्वा लयं स्वेप्विह कारणेषु ॥ ९ ॥

१. 'सिर्गेषितं' ग. पाठ:. २. 'या' ख पाठ:. ३. 'प्र' ग. पाठ:. ४. 'देहं रु' ख पाठः ५ 'रु' स., 'तमो वि' ग पाठः.

भूम्यम्बुतेजोम्रुदम्बरैः स्याद् गन्धो रसश्चाप्यथ रूपमुक्तम् । स्पर्शाख्यशब्दौ कथितावुपस्थं पाय्वङ्ब्रिपाण्योऽपि च वाक् च नासा ।। जिह्नाक्षिचर्मश्रवणैर्मनः स्यात् साहङ्कृतिर्बुद्धिरापि प्रधानम् । पुमांश्च रागो नियतिस्त्वशुद्धा विद्या कला कालयुता च माया ॥ ११॥ संशुद्धविद्या च तथेश्वराख्यः सादाह्वयः शक्तिरथो शिवः स्यात्। षट्त्रिंशदित्थं प्रतिलोमतः स्युस्तत्त्वानि तत्तत्परकारणानि ॥ १२ ॥ पञ्चाथ भूतानि परस्परान्तः शोध्यानि खादीनि विलोममार्गात् । ईशानपूर्वैः समधिष्ठितस्तैरक्षेश्च बिम्बार्णकलाधिदैवैः ॥ १३ ॥ भूमण्डलं यचतुरश्रपीतं वज्राङ्कितं गन्धगुणं ससद्यम् । घ्राणेन्द्रियं तत्कलया निवृत्त्या युक्तं च दैवेन चतुर्मुखेन ॥ १४ ॥ ह्रांबीजतः पूरककुम्भकाभ्यां व्याप्तं तदा पादतलं शिरस्तः। शोध्यं तदुद्धातकपञ्चकात् स्याद् वायौ प्रविष्टं परिभावये व ॥ १५॥ अव्विम्बमर्घेन्दुसिताब्जचिह्नं शुक्कं रैसाट्यं रसनेन्द्रियं च । वामास्थितं विष्णुसमन्वितं स्याद् युक्तं प्रतिष्ठाकलया विशोध्यम् ॥ १६॥ ह्वींबीजमुद्धातचतुष्टयान्तं तचाणिभूतं प्रविशन्त्यपश्चात् । वहें सिकोणारुणमण्डलं स्याद् विद्यातैलं स्वस्तिकलाञ्छनं च ॥ १७॥ हगिन्द्रियं रूपगुणं सरुद्रं हंबीजतोऽघोरयुतं विशोध्यम्। च्युद्धाततस्तत्सिक्के प्रविष्टं विचिन्तयेद् व्याप्तसमस्तदेहम् ॥ १८॥ षड्बिन्दुचिह्नं त्वथ वायुबिम्बं कृष्णं षडश्रं पुरुषास्थितं तत् । त्वक्सपर्शशान्त्यन्वितमीश्वरेण ह्येंयुक्तमुद्धातयुगात् कुभूतम् ॥ १९॥ वृत्तं स्वबिम्बं स्फटिकावदातं सश्रोत्रशब्दं च सबिन्दुशक्ति । ईशानसादेशयुतं त्वतीतं चोद्धातशोध्यं खळु हुफडन्तात् ॥ २० ॥ तह्रादशान्तःस्थितमूलमन्त्राचन्द्रामृतासारजलैः समस्तम् । आष्ठाव्य निर्वर्तितभूतशुद्धिः संपाद्य तत्त्वानि यथाक्रमेण ॥ २१॥ शिवेच्छयोत्पादितशुद्धदेहो हृद्यासनं तु प्रणवेन दत्त्वा । तद्यापिनीं न्यस्य शिवां तु शक्तिं स्वबीजजीवं निहितं शिवाख्ये ॥ २२॥

१. 'प्रहणे' म. पाठः २. 'सराव्यं', ३. 'कलां स्व', ४. 'म्' ख. पाठः.

तद्वादशान्तादथ पूरकेण त्वानीय नाड्या हृदयाञ्जमध्ये। संस्थाप्य मूलामृतवारिपूरैराष्ठाव्य पूजादिकमारभेत ॥ २३॥

## भूतशुद्धयधिकारः।

भत्रोच्यतेऽन्या स्फुटमात्मशुद्धियी शोषणादिक्षमशोध्यदेहा ।
निश्शेषदोषक्षयशुद्धिदानाद् रोगान् जरां मृत्युमिष क्षिणोति ॥ २४ ॥
प्राग्वत् स्वदेहे सुषिरं तु चिन्त्य तद्यापिनीं चान्तरबाह्मशक्तिम् ।
हुद्धारमध्यस्थितचित्तजीवः प्राणान् नियम्याह्मतपूरकेण ॥ २५ ॥
प्रन्थीन् विदार्योह्मतरेचकान्तं चास्रेण वायुं विनिवर्य पूरात् ।
चैतन्यमाह्न्य ससान्तजीवं ह्न्संपुटं ज्योतिरनामयाख्यम् ॥ २६ ॥
तत्कुम्भकोद्धातवशात् तदूध्वं त्वाकृष्य सीषुम्नपथा स्वकान्तम् ।
तद्भुम्भकोद्धातवशात् तदूध्वं त्वाकृष्य सीषुम्नपथा स्वकान्तम् ।
तद्भुम्भकोद्धातवशात् तदूध्वं त्वाकृष्य सीषुम्नपथा स्वकान्तम् ।
तद्भुम्भकोद्धातवशात् वद्धवं त्वाकृष्य सीषुम्नपथा स्वकान्तम् ।
श्रूत्यं तु देहं मलपापमात्रं विचिन्त्य कृष्णं त्वथ नाभिचके ॥ २८ ॥
विम्वे तु वायोरतिध्मवणं यद्धारमुद्धाव्य तु चण्डवायुम् ।
ध्यायेदधःशाखमथोध्वमूलं संसारवृक्षात्मकमात्मदेहम् ॥ २९ ॥

### भत्र ब्रह्मशम्भुः —

''देहात्माधोमुखस्तत्र ध्यातव्यो भवपादपः'' इति । तं शोषयेत्राभिविनिर्गतेन ध्यात्वानिलेनाधमले च शोप्ये । उद्धातकैः पञ्चभिरस्य शोषं वायोनिरोधेन विधाय पश्चात् ॥ ६० ॥ हृत्पद्कजेऽन्त्यं विषवहिवायुं सानुप्रहार्धेन्दुयृतं सनादम् । बीजं तु चिन्तामणिसंज्ञमेतद् विम्बे हुताशस्य तु वहिरूपम् ॥ ३१ ॥ विन्यस्य षट्कोणलसित्रशूल्ज्वालासहस्रप्रसरैरघोधम् । सम्यग् दहन्तं तु कलेबराज्यं तद्भससाद्भृतमपीह चिन्त्यम् ॥ ३२ ॥

"दहेत् पाशुपतास्त्रेण" इति पराख्यपीष्करयोरुक्तत्वात् पाशुपतास्त्रेण मा तद् दहेत् । प्रोत्सार्य चण्डानिलवायुवीजात् तद् भसा सर्वे तु दिशो विकीर्य । शून्यं सतुल्यं परिभाव्य देहं शुद्धं तु तत् केवलपुण्यशेषम् ॥ ३३ ॥

### अत्र ब्रह्मशः--

"कुम्भकेनाभिना शुष्कं निर्देग्ध च विचिन्तयेत् । रेचकेनाथ वायव्याद् भस्मीभूतं दिशो दश ॥ प्रकीनमन्त्यया शुद्धं निर्मेलं व्योम भावयेत्।" इति । "कलेबरं दहेद् धीमान् भस्मकूटव्यवस्थितम्।"

## इति श्रीकालोत्तरे ।

वयोमाम्बुजान्तस्थशिवस्य शक्तेरिच्छाकियाज्ञानवशात् सिस्क्षोः । शक्तेर्यथाविष्ठिपिवर्णपूर्गैस्तत्त्वानि चोत्पाद्य तु तैः शरीरम् ॥ ३४ ॥ सद्या तदण्डात्मकविश्वलोकं संभाव्य शुद्धं गतपाशबन्धम् । प्राग्द्वादशान्तौहितबीजजीवं त्वार्कृष्य तत्पूरकवायुमिश्रम् ॥ ३५ ॥ तद्वस्यत्त्रेण निवेश्य मार्गोव्हृदब्जमध्ये शिवमात्मरूपम् । व्योमाब्जमध्येन्दुकलास्वराद्धं द्यष्टच्छदाधारसुषाकलाभिः ॥ ३६ ॥ सीषुम्नमार्गेण पृथग् यथावदापूर्येद् व्युत्क्रमतः स्वराणाम् । सामृता मानसी तुष्टिपृष्टी तथा प्रीतिरुक्ता रातिः श्रीश्च शान्तिः स्वधा । कान्त्यथ ज्योक्तया हैमवत्या प्रभा पूरणी वामया स्यादमा षोडशी ॥ ३७ ॥ दक्षिणाङ्गुष्ठतो गुल्फजान् किटश्चोदरं पाणिसन्धिर्भुजो दक्षिणः । मूर्भि चार्धं क्रमाद् वामभागेऽपि च स्थानमुक्त कलास्तद्विलोमान्त्यसेत् ॥

"अः अमायै नमः । अं वामायै नमः । औं पूरण्यै नमः ।" इत्यङ्ग्रष्ठादिमूर्धान्तं षोडशकला विन्यस्य तदमृतैः क्रमादापूरयेदित्युपदेशः । तोयमर्धेन्दुमर्त्पूर्णचन्द्रपमं स्वाम्बुजे भावयेत् तत्कलार्तस्वरम् । शङ्ककुन्देन्दुगोक्षीरगौरामृतैर्वसनीडापथापूर्यं देहं स्वकस् ॥ ३९ ॥

१. 'देवम्' ग. पाठ:. १. 'की' स. पाठ:. १ 'दा', ४. 'मृ', ५. 'वक्स' ग. पाठ:.

अत्र ब्रह्मशुम्भः -

"तत्सुघाधवलापूरसिक्तं कृत्वा निरन्तरम् ।" इति ।

श्रीकालोत्तरे च ---

"चन्द्रबिम्बं स्मरेत् तत्र श्वेतपद्मोपरि स्थितम् । स्रवन्तममृतं दिव्यं शरीरोत्पत्तिकारणम् ॥" इति । द्वचष्टवर्षाकृतिं शुद्धविद्यातनुं तत् सुघापूरणप्राव्यमानाकृतिम् । पुण्यपुगार्जितं शुद्धमित्थं धिया यः स्मरेदेकदाप्येष योगी भवेत् ॥ ४० ॥ इत्यमभ्यासतः शुद्धसत्त्वः स्वयं शक्तिपातं लभेतेश्वरानुप्रहात्। जप्यपूजादिभिश्चेष्टसिद्धिं तदा सुप्रसन्ना मुलानिस्सरेद् भारती ॥ ४१ ॥ नहि सिललिविशेषैः केवलं क्षालनाचैः प्रभवति परिशुद्धं यन्मलिष्ठं शरीरम् । द्विविधमितिह सद्भिः सान्तरङ्गात्मशुद्धिः सविधिकमुपदिष्टां तां भजे नित्यशोऽपि॥ इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धती तन्त्रसारे भूतशुद्धयादिपटलो दशमः।

अधेकाद्दाः पटलः।

अथोच्यते सिद्धिकरी मनुनां दीक्षा यथा सा च चतुष्प्रकारा । तयाहि मन्त्री प्रथमाथ शैवी शाक्तियिकाख्या त्वथ वैष्णवी च ॥ १ ॥ ददाति यस्मादिह दिव्यभावं मायामले कर्म च संक्षिणोति । फलं चतुर्वर्गमयं च यस्यास्तस्मात् तु दीक्षेत्यभिधानमस्याः ॥ २ ॥ सामान्यभ्ता खलु मान्त्रिकी स्याद् दीखा स्पृता मन्त्रगणेषु तद्वत् । वर्णेषु चापि द्विजपूर्वकेषु स्याच्छैवशाक्तेप्वपि वैष्णवेषु ॥ ३ ॥ कौबेरदिग्भागगते दिनेशे पुण्यर्भयोगे स्रुतिथौ सुलमे । पक्षे तु पूर्वे विदधीत दीक्षामाचार्यशिष्याभ्युदयमदे च ॥ ४ ॥ दीक्षासु देवालयमण्डपानां वेश्मादिकृत्येऽपि च विष्रशान्ती । वास्त्वीशपूजां प्रथमं विद्ध्यात् संवर्तयेत् सर्वसमीहितानाम् ॥ ५ ॥

<sup>&#</sup>x27;ब: स' ग, पाड:

विन्द्रश्चेन्द्रजयश्च राक्षसदिशि (ख्याश्चा)तामथो मारुते । रुद्रो रुद्रजयस्तथेशदिशि चाप्यापापवत्साह्यौ बाह्ये कोणचतुष्टयेऽपि च पुनर्वक्ष्यामि देवाष्टकम् ॥ १२॥

शर्वस्कन्दो यमाह्य जम्मकः पिलिपिञ्जकः ।

चरकी च विदारी च पूतना पापराक्षसी ॥ १३ ॥

अथ प्रान्तचतुष्पिङ्कद्वात्रिंशत्केष्ठदेवताः ।

प्रागादिकमशो ज्ञेयाश्चतुर्धैव चतुर्दिशम् ॥ १४ ॥

प्राच्यामीशानपर्जन्यजयन्तेन्द्रार्कसत्यकाः ।

मृशान्तिरक्षावित्यष्टौ देवताः सुः प्रतिक्षणम् ॥ १५ ॥

अग्निः पूषाध वितथो थमध्य गृहरक्षकः ।

गन्धविग्रङ्गराजौ च मृगाख्योऽपि च दक्षिणे ॥ १६ ॥

निर्ऋतिदौवारिकश्च सुभीववरुणावि ।

पुष्पदन्तासुरौ शोषः पापयक्षमा च पश्चिमे ॥ १७ ॥

१. 'मचय' ग. पाढः.

मारुतो नागमुख्यौ च भलाटश्च निशाकरः। अर्गलश्च दितिस्तद्वददितिश्चोत्तरस्थिताः॥ १८॥

ईशानस्य शिरो निवेशितमभूद् वास्तोप्पतेमीरुते वहौ चापि करद्वयं पदयुगं नक्तश्चरे स्थापितम् । पर्जन्यो नयने दितिश्च वदने स्यादापवत्सो गले कणी चाप्यदितिस्तथार्गलयुतावंसौ जयन्ताश्चितौ ॥ १९ ॥

शक्रथाथ निशाकरथ भुजयोः पृष्ठे तु रुद्रः स्थितः

सावित्रः सविता च रोगसहिताः शोषश्च पाण्योः स्थिताः । नाभौ स्याचतुराननोऽस्य कुचयोर्भूभृत् तथैवार्यमा

मित्रश्चापि विवस्तता तदुदरे गुद्धेन्द्रकश्चापरः ॥ २०॥

ईशानपूजा तु घृताक्षताद्भिः पर्जन्यकस्योत्पलगन्धतोयैः । पीता जयन्तस्य भवेत् पताका रक्तान्नदीपैश्च यजेन्महेन्द्रम् ॥ २१ ॥ सूर्यस्य पीतान्नवितानकाभ्यां सत्यस्य सौज्येन तथौदनेन । गोधूमकान्नेन भृशस्य पूजा कार्यान्तरिक्षस्य तु माषमांसैः ॥ २२ ॥ अमि सेचाभ्यर्च्य तथैव लाजैः पूषाणमिष्टा वितथं च हेमा । मध्वोदनाभ्यां गृहरक्षकं च मांसौदनाभ्यां यममर्चयेच ॥ २३ ॥ गन्धर्वमिष्टा कुसुमैः सगन्धैः स्यात् पक्षिजिह्या त्वथ भृत्रराजे । पूजा मृगस्यापि तिलैर्यवैः स्यात् पित्र्यं निर्ऋत्ये कृसरं यथावत् ॥ २४ ॥ दौवारिकं शोभनदन्तकाष्ठैः सुमीविमष्टा तु यवैः सध्यैः । स्तम्बैः कुशानामपि पुष्पदन्तं तद्वज्जलेशं सितपुण्डरीकैः ॥ २५ ॥ मध्वक्षताभ्यामसुराय पूजा शोषाय चात्रं घृतमिश्रितं स्यात् । नीवारकान्नं त्वथ पापयक्ष्मण्याज्येन वायोरपि मण्डकानि ॥ २६ ॥ नागपस्नैरपि नागपूजां कुर्यात् तु मुख्याय तु मोदकैश्च । महाटसंज्ञस्य समुद्रमत्रं सोमाय राजे मधुपायसाज्यम् ॥ २७ ॥ शाल्यक्षतैरर्गलम्चियत्वा संरक्तशाल्यन्नघृतैर्दिति च । माषान्नभक्ष्यैरदितिं यथावद् द्वात्रिंशदित्थं कमशोऽनियित्वा ॥ २८ ॥

१. 'साभ्यस्य त' ग. पाठ: २. 'सुताभ्य' व. पाठ:.

आपस्तु दुग्धेन तथापवत्सः पूज्यस्तु दभा घृतलड्डुकैश्च ।
सावित्रमिष्ट्राथ कुशार्गलानैस्तथा सिवत्रे यजनं विदध्यात् ॥ २९ ॥
हारिद्रमत्रं सघृतं तथेन्द्रे गुद्धान्तमेवेन्द्रजयाय शस्तम् ।
रुद्राय मांसं विहितं तु पकं मांसं तथा रुद्रजये त्वपकम् ॥ ३० ॥
अ(त्रा)भिपूज्याः समरीचकाद्यास्ते लड्डुकालोहितगुक्कभक्तैः ।
तथेव माषः सघृतैर्यथावत् स्व स्व पदे स्युश्चतुरः क्रमेण ॥ ३१ ॥
बह्माणमाज्याक्षतपञ्चगव्यैः पुष्पः सगन्धेश्वरुणा तिलैश्च ।
संपूज्य तु प्राग् घृतपायसेन शर्वाह्वयं स्कन्दमथो यजेत ॥ ३२ ॥

याम्येऽर्यम्णे समांसाज्यं ततः पीतस्रगामिषे ।
जम्भकाय तु वारुण्यां पिलिपिझाय चोत्तरे ॥ ३३ ॥
सान्द्रलोहितपुष्पान्नैर्बलिमित्थं प्रदापयेत् ।
मांसीदनघृताप्पैरेशान्यां चरकीबिलः ॥ ३४ ॥
बाध्ये पित्तेन मांसेन विदार्थे विह्निदेग्बिलः ।
पूतनायास्तु राक्षस्यां दिधरक्तौदनैर्दिशि ॥ ३५ ॥
श्वीरिपत्तास्थिरक्तान्नैर्वायव्यां पापराक्षसीम् ।
यजेत् सर्वान् स्वनाम्नेव नमोन्तं सोपचारकम् ॥ ३६ ॥
बाध्ये त्वष्टविधम्योऽथ भूतेम्यो बिलमाहरेत् ।
प्रत्येकमुक्तद्रव्याणामलामे कुसुमाक्षतैः ॥ ३७ ॥
सुगन्धभूपदीपैश्च शुद्धानेन स्मृतो बिलः ।

स्वैनीमभिस्तु प्रणवादियुक्तैनेमोन्तकैरर्चनमेषु कृत्वा । पञ्चोपचारैनिशि गुक्कवासा विशुद्धभावस्तु बिळं विद्ध्यात् ॥ ३८॥

इत्थं वास्तुशरीरस्था देवताः सम्यगर्चिताः । तत्तत्कर्मसु संसिद्धिं प्रयच्छन्ति च शान्तिकम् ॥ ३९ ॥

एकाशीतिपदेषु पूर्ववदमं विन्यस्य वास्तोष्पति

मध्ये तस्य तु वेधसं नवपदेष्वभ्यच्ये तद्वाद्यतः।

कोणेप्वत्र पदद्वयेप्वधिगताः सावित्रपूर्वाः पुरा
स्तन्मध्ये समरीचपूर्वकप्तराश्चत्वार उक्ताः कमात्॥ ४०॥

पूर्वाधासु दिशासु बाखवृतिगा एकैककोष्ठस्थित।
द्वात्रिंशत् पृथगीशपूर्वकसुराः पूज्याः पुरोवत् कमात् ।
बाद्धेऽन्याः पदवर्जितास्तु चरकी चैशे विदार्यानले
कोणे रक्षसि पूतनाथ पवनस्याशागता राक्षसी ॥ ४१ ॥
शर्वस्कन्दादिचत्वारः पदवर्ज बहिः स्थिताः ।
प्राग्याम्यवारुणाशासु कीवेर्या च कमाद् यजेत् ॥ ४२ ॥
अनयोर्मार्गयोरेकमाश्रित्यावाद्य वास्तुपम् ।
तदक्रपदगाश्चापि देवताः कमशोऽचेयेत् ॥ ४३ ॥

वास्तुविन्यासपूजाधिकारः।

एवं समाराध्य तु वास्तुदेवान् द्विजातयश्चेदथ वास्तुहोमम् ।
कुर्युर्यथा वास्तुपतिः प्रशाम्येद् यथैव बोधायनदृष्टमार्गात् ॥ ४४ ॥
नवं गृहाद्यं प्रविविक्षुरमे तत् साध्वलङ्कृत्य तु तोरणाद्यैः ।
प्रकरुप्य कर्तुः शयनप्रदेशं तारेण संशोध्य गणेशामिष्ट्रा ॥ ४५ ॥
तद्वास्तुमध्यं च विधाय तस्मात् पूर्वोत्तरस्यां दिशि गोमयेन ।
गोचर्ममात्रं चतुरश्रविम्बं त्वालिप्य चोह्नेखनकादि कृत्वा ॥ ४६ ॥
तिस्मन् खगृह्योक्तविधानतोऽभिमाधाय तत्राभिमुखं विधाय ।
गोक्षीरिसद्धं चरुमाज्यिसक्तं मन्त्रैर्यथावत् कमशो जुहोति ॥ ४० ॥
वास्तोष्पते प्रतिजानीह्यस्मानित्यादिमुक्त्वा तु पुरोनुवाक्याम् ।
वास्तोष्पते शं मया संसदा तेत्याद्यां तु याज्यां जुहुयादुदीर्य ॥ ४८ ॥

वास्तोष्पते ध्रुवा स्थूणां सत्त्वमित्यादिमन्त्रतः।
गृद्धं भयं यदित्याद्यमक्षिस्पन्देति चादिना ॥ ४९ ॥
दुःसप्ते पापस्वमे च यत् स्वमाश्चनआदिना ।
वास्तोष्पते प्रतरणो न एधीत्यादिनापि च ॥ ५० ॥
अभीवहा वास्तोष्पतेत्यादिना च जुहोति वै ।
एभिस्तु वैदिकैर्मन्त्रैर्हुत्वाज्येन सुवेण तु ॥ ५१ ॥

ततः स्विष्टकृतं कुर्यादाधेनुवरदानतः ।
अथाग्नेः पुरतो दर्भानास्तीर्य हुतशेषितम् ॥ ५२ ॥
नमो रुद्राय वास्तोप्पत इत्यादिना निक्षिपेत् ।
अनेनैव तु मन्त्रेण स्थालीं सङ्ग्राल्य तज्जलम् ॥ ५३ ॥
पात्रे प्रक्षिप्य किस्मिश्चिच्छेषाज्यं शेषमम्बु च ।
एकिकृत्य तु मन्त्रेण शाखयोदुम्बरस्य वा ॥ ५४ ॥
पालाशशाखया वाथ दर्भमुष्टाथवा पुनः ।
पालाशशाखया वाथ दर्भमुष्टाथवा पुनः ।
पार्यक्षत्रथ पर्येति ततः संपूज्य वै द्विजान् ।
त्वं विप्रस्त्वं कविरिति मन्त्रेणानेन भोजयेत् ॥ ५६ ॥
आशिषो वाचियत्वा तु शिवं वास्त्विति वाचयेत् ॥ ५७ ॥

### वास्तुहोमाधिकारः।

प्रासादं भैंवनं प्रपादिकमथो यद्वापि यांगांरुयं कृत्वा तक्षकरात् प्रगृह्य तु ततः सूत्रत्रयावेष्टितान् । कौरया चापि च मारुया तु परितः संवेष्ट्य धान्याक्षतैः सर्वत्र प्रविकीर्य पूर्णकरुशं दीपं च मध्ये न्यसेत् ॥ ५८ ॥

ततः कृणुष्वादिकमत्र सूक्तं त्वर्धर्चशोऽन्ते तु दहाशसाद्यम् । ऋचोऽर्धमायोज्य जपेदशेषं रक्षोन्नमेवं तु जपादिषु स्यात् ॥ ५९ ॥ कृत्वा पुनः स्थण्डिलमग्निभागे तत्राग्निमाधाय यथाविधानम् । हुत्वा पुरैवाग्निमुखं जुहोतु रक्षोहणं वाजिनमित्युभाभ्याम् ॥ ६० ॥ पुनः कृणुष्वादिभिरत्र मन्त्रैराज्येन हुत्वा तु यथाक्रमेण । तद्वद् विभिन्नैरथ पञ्चभिश्च वेदादिमन्त्रैर्जुहुयाच्चतुर्भः ॥ ६१ ॥

इषे त्वेत्यादिना तद्भदिमगीले तु चादिना । अग्रआयाहिपूर्वेण शत्नोदेवीरथादिना ॥ ६२ ॥ ततस्तु पश्चदुर्गाभिवेदोक्ताभिर्जुहोति च । नातगेदस दत्याद्या ऋग् दुर्गा प्रथमा भवेत् ॥ ६३ ॥ तामिमवर्णामित्याचा द्वितीया ऋगुदीरिता । अमेत्वंपारयानव्योअस्मानाचं तृतीयकम् ॥ ६४ ॥ विश्वानिनोदुर्गहाचश्चतुर्थो मन्त्र ईरितः । पृतनाजितमित्यादिः पञ्चमो मन्त्र उच्यते ॥ ६५ ॥ एतामिः पञ्चदुर्गाभिराज्येन जुहुयात् पृथक् । ततो व्याहृतिभिस्तद्भदघोरास्त्रेण वै पुनः ॥ ६६ ॥

पश्चादपामार्गसमिद्घृताभ्यामन्नेन साज्येन शतं जहोतु ।
अष्टोत्तरं स्विष्टकृतं च पश्चाच्छिष्टाज्यमादाय तथाम्बुशेषम् ॥ ६७ ॥
आदाय तद् भस्म च मिश्रयित्वा पात्रे त्वपामार्गरसेन युक्तम् ।
तेनास्तिलं तद्भवनं प्रमाज्यं सम्प्रोक्षयेत् तत्परितस्तु दभैः ॥ ६८ ॥
तमिममादाय तथेशकोणे संस्थाप्य पश्चात् तु चतुष्पथे वा ।
विसर्जयेदुक्तजलान्नपिण्डेर्दत्त्वा बालं दिक्षु समाप्य चैवम् ॥ ६९ ॥
एवं तु रक्षोहणशान्तिरुक्ता रोगापमृत्युमहदोषहन्त्री ।
रक्षाकरी श्रीविजयायुषां स्याद् वृद्धिप्रदेषा विभिवत् प्रयुक्ता ॥ ७० ॥
दीक्षाप्रसङ्गादिति वास्तुपूजा बलिश्च होमोऽपि च तन्त्रसिद्धः ।
रक्षोन्नशान्तिश्च यथावदुक्तो बौधायनाचार्यमतं विदित्वा ॥ ७१ ॥

इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे वास्तुविद्यापटल एकादशः ।

#### अथ द्वाद्शः पटलः।

उत्सवेषु विविधेष्विप दीक्षास्थापनादिषु पवित्रविधौ च ।
मङ्गलाङ्कुरविरोपणपूर्व मङ्गलं भवति कर्म कृतं तत् ॥ १ ॥
शस्तयागदिवसात् तु पुरस्तात् सप्तमेऽहिन शुभे नवमे वा ।
पश्चमेऽपि सुदिने सुमुहूर्ते मङ्गलाङ्कुरविधि विद्धीत ॥ २ ॥

पात्रमत्र विहितं त्रिविधं तत् पालिका च घटिका च शरावम् । विष्णुपद्मभवशङ्करदैवं तत्रयं पृथगनुक्रमशः स्यात् ॥ ३ ॥ अङ्गुलैः कृतिमितैः स्फुटमुच्चा पालिकावदनविस्तरतोऽपि । उत्तमा च यरयाङ्गुलसंख्ये मध्यमाधमविधौ कथिते वै ॥ ४ ॥ पादविस्तृतिरथोध्वीमिता स्यात् तित्रभागमितकण्ठविलं च। दण्डवद् भवति शिष्टमशेषं कण्ठतुल्यंपरिणाहमनोज्ञम् ॥ ५ ॥ व्याससोच्छ्यसमा घटिकाख्या तालमात्रामेह पश्चमुखी स्यात् । दिश्च तन्मुखचतुष्ट्यमेकं मध्यमं तु समवार्तितभागम् ॥ ६ ॥ तालविस्तृतमुखं तु शरावं तत्समोच्छ्यमतोऽर्धमिताङ्घि । दण्डकस्य चतुरङ्गुलनाहं कण्ठमस्य बिलवर्ज्यमुद्रमम् ॥ ७ ॥ सम्भवे कनकर्रंप्यकताम्रेर्मार्तिकान्यभिनवान्यथ वा स्यः। क्षालितानि सलिलेन निजास्त्रात् सूत्रवेष्टितगलानि निद्ध्यात् ॥ ८॥ शुद्धमृत्सिकतगोमयचूर्णैः पूरितानि कुशकूर्चयुतानि । मक्रलाक्करगृहे सविताने पात्रकाणि निद्धातु मनोज्ञे ॥ ९॥ गोमयाद्भिरुपलिप्य तु भूमिं साङ्गमूलमनुयुक्तजलासात्। प्रोक्ष्य पिष्टपरिरूषितसूत्रैरुक्तलक्ष्मविहिते चतुरश्रे ॥ १० ॥ विन्ननाथमाभिपूज्य पुरस्तात् पुण्यकाहमपि वेदविशिष्टैः। वाचयेदधिकमेकमशीते स्यात् पदं तु विहितं चतुरश्रे ॥ ११ ॥ मध्यतो नवपदैरथ शुक्कं कर्णिकाष्टदलकेसरशोभि । आलिखेत् सरसिजं तु रजोभिः शालिभिः सुविहितोच्छ्तमध्यम् ॥ तत्र सूत्रविनिवेष्टितकुम्भं घृपितं तु विनिधाय कुरोषु । द्वादशान्तगालितामृततोयैः पूरयेत् सकुशकूर्चहिरण्यम् ॥ १३ ॥ पिप्पलाम्रनवपल्लवगन्धेर्माल्यदामकुसुमाक्षतवसेः। शालितण्डुलफलाव्यविधानं वस्त्रयुग्मकुसुमैरभिरामम् ॥ १४ ॥ मातृकाम्बुजगतं तु कलाभिः षोडशस्वरयुतामिरुपेतम् । तं विभाव्य शिशिरांशुमुदंशुं तारकेशमुङ्जचकसमेतम् ॥ १५॥

१. 'रूच्यक' ग. पाठः.

पूजयेत् तदुपचारविशेषैः पायसं चरुघृतं विनिवेद्य । शोभितेषु रजसाथ पदेषु स्थापयेत् तु पृथगङ्कुरपात्रम् ॥ १६ ॥

आदित्ये समरीचे च विवस्वति यमे तथा। जलाधिपे च मित्रे च सोमे च पृथिवीधरे ॥ १७ ॥ एवां पदेषु घटिकाः स्थापयेदष्ट वै कमात्। अमौ पूषणि चित्राख्ये दौवारे रोगनागयोः ॥ १८ ॥ अदिताविप चैशाने शरावाण्यष्ट विन्यसेत् । एषां मध्यपदेष्वष्टौ दिग्विदिकक्रमयोगतः ॥ १९ ॥ स्थानानि पांलिकानां तु कथितान्यष्ट विन्यसेत्। पदान्यादौ विलिख्येषु शुक्कचूर्णेन पूरयेत् ॥ २०॥ प्रथक शाल्याढकं क्षिप्त्वा दर्भविष्टरके पृथक् । संस्थाप्य घटिकादीनि तेषु बीजानि वापयेत् ॥ २१ ॥ माषमुद्रकुलस्थानि निष्पावतिलशालयः। सर्पपो मार्गगोधूमस्यामाकत्रीहयो यवाः ॥ २२ ॥ प्रियङ्गवस्तथाढक्यो वैणवश्चेत्यनुक्रमात् । त्रिपञ्चवर्गबीजानि कथितान्युत्तमाङ्करे ॥ २३ ॥ वर्गद्वयं मध्यमे स्याद्धमे बीजपञ्चकम् । बीजानि क्षालयित्वाद्भिः क्षीरेण तदनन्तरम् ॥ २४ ॥ वस्रखण्डे दृढं बद्ध्वा दिनमात्रं जले स्थितम । उद्धृत्य यामद्वितये समतीते तु वापयेत् ॥ २५ ॥ बीजानां दैवतं सोमः स रात्रौ कान्तिमान् यतः । तस्माद् बुभुभुर्बीजानि निशायामेव वापयेत् ॥ २६ ॥ अभिमन्त्र्य हृदा पूर्व मन्त्रेणानेन वापयेत् । ओं ज्यम्बकाय शर्वाय शङ्कराय शिवाय च ॥ २७ ॥ सर्वलोकप्रधानाय शाश्वताय नमो नमः।

अनेनैव तु मन्त्रेण सिश्चेद् हारिद्रवारिणा ॥ २८ ॥

पञ्चोपचारैरभ्यर्च्य चाच्छाच वसनैः सितैः। सप्तरात्रं बिं दद्याद् बक्ष्यमाणक्रमेण तु ॥ २९ ॥ ब्रह्मभूतेन्द्रगन्धवयक्षरक्षःपिशाचकाः। गणा बलिभुजः सप्त कमात् तन्नामलक्षिताः ॥ ६० ॥ सानपुष्पकुशं ब्रह्मरात्रे तु प्रथमे बलिः। अन्नं दिध निशाचूर्णे लाजाः सक्तुतिलास्तथा ॥ ३१ ॥ भूतक्रमिति स्यातं भूतरात्रे प्रदापयेत्। इन्द्रवल्लीरसोन्मिश्रमन्नं सक्तुपयोदिष ॥ ३२ ॥ इन्द्ररात्रे तृतीये तु बिंठं दद्यात् तु देशिकः । वैणवातं पयोयकं गान्धवें स्याचतुर्थके ॥ ३३॥ पञ्चमे यक्षरात्राख्ये पुष्पान्नाज्याम्बुभिर्बलिः । रक्तान्नं सतुषं मृत्स्नायुक्तं षष्ठे तु राक्षसे ॥ ३४ ॥ सप्तमे त्वथ पैशाचे माषात्रं कुसरं मधु। हारिद्रचूर्णं तैलाढ्यं सामिषं तु प्रदापयेत् ॥ ३५ ॥ अन्यथा केचिदाचार्याः पाहुर्वे गुणसप्तकम् । तचात्र कथ्यते भूताः पितरोऽपि च गुद्धकाः ॥ ३६॥ नागा ब्रह्मा शिवो विष्णुर्देवताः सर्वरात्रिषु । प्रणवादिनमोन्तैः सैंर्नामभिदीपयेद् बलिम् ॥ ३७ ॥ प्रथमे भूतरात्रे तु भूतऋरेण दापयेत्। तिलैस्तण्डलमिश्रेस्तु पितृरात्रे द्वितीयके ॥ ३८॥ तृतीये नालिकेराम्भः शाल्यन्नैर्यक्षरात्रके । सक्षीरिषष्टसक्त्वद्भिनीगरात्रे चतुर्थके ॥ ३९॥ सपदाक्षान्नमाज्यं च ब्रह्मरात्रे तु पश्चमे । सापूपानेन साज्येन षष्ठे शैवे तु दापयेत् ॥ ४० ॥ शुद्धौदनेन साज्येन सप्तमे वैष्णवे बलिः। यदा नव स्युदिवसाः पायसं कृसरं क्रमात् ॥ ४१ ॥

उद्दिष्टदैवतगणमुद्दिष्टबिनार्चयेत् । न कश्चिदङ्कुसाण्यन्यो निरीक्षेत कदाचन ॥ ४२ ॥ आचार्य एव प्रविशेत् तच्छिप्यो वा तदाज्ञया । प्रह्रदैरङ्कुरैः कर्तुर्निर्दिशेत् तु शुभाशुभम् ॥ ४३ ॥

इयामै: कृष्णेरङ्कुरैरर्थहानिं तिर्ययूढैर्व्याधिमालोहितेश्च । कुरुत्तैर्द्वःखं च प्रकृढिर्मृतिं च ब्र्याद् भग्नैः स्थानदेशेष्टहानिम् ॥ ४४ ॥ शुक्कैः पीतैः संप्रकृढेश्च पूणैः शीम्रोत्पनिश्चारुभिर्व्यायतेश्च । स्रक्षमीं पुष्टिं चेष्टसिद्धिः समप्रां कर्ता विन्देताङ्कुरैर्मङ्गलं च ॥ ४५ ॥ आचार्यस्तत्राङ्कुरेष्वप्रशस्तेष्वालक्ष्यास्मिञ्छान्तिकं कर्म कुर्यात् । स्रहेनाङ्गिद्धाभिश्चाथ हुत्वा व्याहृत्यन्तं स्यात् तिलेराज्यमिश्रैः ॥ ४६ ॥

> इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे अङ्कुरापणविधिनीम द्वादशः पटलः ।

## अथ त्रयोदशः पटलः।

अशो यागगेहं चतुर्द्वीरकोणं चतुस्तोरणाक्कं वितानध्वजास्त्रम् ।
सगोगोमयाद्भिविलितं समन्तात् सगालिक्वतं तत्सुगन्धं च धूपैः ॥ १ ॥
प्रदीपाङ्कुरास्त्रीस्तथा पूर्णकुम्भैरलङ्कृत्य कुण्डं च कृत्वेन्द्रभागे ।
यथालक्षणास्त्रं चतुष्कोणमास्मिन् निधायाग्निममेर्भुसं चात्र हुत्वा ॥ २ ॥
ततो दक्षिणस्यां यजेद् विष्नराजं समम्यर्च्य गन्धेश्च मक्ष्येश्च मोज्येः ।
गृहे मध्यतस्तत् स्थलं शोधियत्वा चतुष्कोणमस्मिन् विधायोक्तस्त्रैः ॥ ३ ॥
पुनर्द्यष्टधा तद् विभज्यात्र च स्युः पदानां शते द्वे च पञ्चाशता षट् ।
लिखेन्मध्यतोऽङ्जं पदैर्द्यप्टसंस्थैवहिर्वेतुलानां त्रयं दर्भसंस्थैः ॥ ४ ॥
अशीत्या पदानां भवेद् राशिचकं त्रियायज्ञसंस्थैः पदेरत्र शिष्टैः ।
लिखेद् द्वारशोभाः पशोभाः सकोणाः पदैः षट्चतुर्भिश्च वेदर्तुसंस्थैः ॥ ५ ॥

१. 'हो' ख. पाठ:. २. 'त्वे' क. ख. पाठ:.

लिखेद् वर्तुलं ततु वीथ्योस्तु मध्ये भवेत् सूत्रकाणां चतुष्कं दिशासु । अरा द्वादशैवं तु ते राशयः स्युः समा मातुलुक्केस्तु चेन्दीवराभाः ॥ ६ ॥ बहिवींथिकायां तु कल्पद्धमाः स्युर्लताजालपत्रैः फलैः पक्षिमिश्च । यथास्थानशोभं तु पद्मोत्पलाद्यैः समं कोरकैश्चाथ पुष्पेश्च गुच्छैः॥ ७॥ चतुर्घा तु पद्मस्थलं भ्रामयित्वा समं कर्णिकार्थ च तत्केसराणाम् । तथा सन्धयः स्युर्दलामाणि चैवं समान्यष्टपत्राण्यथो वर्तयेत ॥ ८ ॥ सितं शालिपिष्टं तु चूर्णे सुपीतं हरिद्रोद्भवं चाथ रक्तं कुँसुम्भम्। भवेच्छ्यामवर्णैः पलाशैस्तु तादृक् सुनीलं विदग्वेस्तथा त्रीहिभिः स्यात्।।९। भवेत् कर्णिका तस्य पीताथ सुक्ष्मा तथा केसराश्चादितः स्थूलमध्याः । पिशङ्गास्तदमे तु पीतास्तदन्ते सिताः स्युर्देलेष्वेषु ते युग्मशः स्युः ॥ १०॥ सिताः सर्वरेखास्त्वनामासमानादछदान्यच्छचूर्णैश्च रक्तनने चैं स्युः। दलानां तु सन्धिभवेच्छचामवर्णस्त्रवृत्तानि युक्कारुणानीलभाञ्जि ॥ ११ ॥ तथा श्यामला वारुणा राशयः स्यः सुपीताश्च वीथ्यां त तत्सन्धयः स्यः । यथाशोभवर्णे तु कल्पद्धमाः स्युर्विचित्राश्च चक्षुर्मनोज्ञा विधेयाः ॥ १२ ॥ लिखेद द्वारदेशांश्च गुक्कांस्तु शोभाः कुसुम्भारुणाः स्युश्च पीतोपशोभाः । सुनीलेषु शङ्कांस्तु कोणेषु शुक्कान् लिखेत् खस्तिकान् वा यथेष्टं मनोज्ञान् ॥ सशिष्यो गुरुः प्रागुपोष्यैकरात्रं कृतस्नाननित्यिकयः क्षालिताङ्घिः । समाचम्य शुक्कोत्तरासङ्गवासाः कृतद्वारपूजाविधिः पेरितास्तः ॥ १४ ॥ पदा पार्थिणघातत्रयं चात्र दत्त्वा पदा देहलीं चास्प्रशन् दक्षिणेन । प्रविश्योत्तरां त्वन्तराश्रित्य शाखां ततो वास्तुनाथं विधि चार्चयित्वा ॥ १५॥ विधायास्त्रवपं तु रक्षां समन्ताद् यथोक्तासने तूपविष्टोऽथ मौनी । चरेद् भृतशुद्धि मरुत्संयमोत्थां गजास्यं तु याम्ये गुरुं चैश इष्टा ॥ १६ ॥ ततो मन्त्रनद्धस्वदेहः शिवात्मा हृदम्भोरुहस्थं शिवं ज्योतिरेकम् । मनःसाधितैस्तूपचारैस्तथेष्ट्रा यजेन्नाभिकुण्डेऽनलं मानसेन ॥ १७॥ समापूर्य चार्ध्य समुलाङ्गिमिष्टा शिरः स्वं समुक्षेच्च कूर्चार्ध्यतोयैः । तथा तैरथोक्ष्यार्चनद्रव्यजातं तथा यागभूमिं च तैः प्रोक्षयित्वा ॥ १८ ॥

१. 'वे' ब. पाठ:. २. 'पु', ३. 'सुकुम्भम्' ग. पाठ:.. ४. 'वा' ब. पाठ:.

ततः स्थानशुद्धिं तु तालत्रयास्नात् प्छतान्तं पठन् निष्कलान्तं च मन्त्रम् । समुच्चार्य खाञ्जादथेन्दोः सुताद्भिः समाप्लाव्य बेरं तथास्नाम्बु शोध्यम् ॥ न्यसेद् वर्धनीं चोत्तरेणाम्बुपूर्णां तथा गन्धपुष्पाक्षतं दक्षिणस्याम् । तदर्ध्याम्बुबिन्दुं सगन्धं च पुष्पं क्षिपेन्मूलमन्त्रं जपेद् द्रव्यचके ॥ २०॥ यथाशक्ति दीपानपि ज्वालियत्वा मनोज्ञान् विशुद्धान् यथोक्तप्रकारान् । सुगन्धाक्षताचैर्यथोक्तैः पृथग् वा यजेद् वक्ष्यमाणक्रमान्मण्डलं तत् ॥ २१ ॥ तथाधारशक्ति न्यसेल्लोकधात्रीं मृणालाङ्कुराभां भुवोऽधो यजेत् ताम् । ततोऽनन्तमुवींमनन्तासनारूयं चतुष्कोणपीठं तु तैयोगसंज्ञम् ॥ २२ ॥ वृषाकाररक्तं तु धर्माख्यममौ यजेद् ज्ञानसिंहं तु कृष्णाक्षपादे । सुपीतं विरागं तथैश्वर्यमच्छं यजेन्मारुतैशस्थम्तेद्विपामौ ॥ २३ ॥ रजः कन्दमुक्तं तमस्तत्र नालं भवेत् सात्त्विकाख्यं सुशुक्कं सरोजम्। ततः सूर्यसोमामिबिम्बानि वेघोहरीशात्मयुक्तच्छदादीनि विद्यात् ॥ २४ ॥ तथैवात्मविद्या शिवाख्यानि तत्त्वान्यथो मातृकाङ्जं यजेत् तद् यथावत् । समभ्यर्च्य कुम्भं तु हैमादिकं तं सुधौतं त्रिसूच्या समं वेष्टियत्वा ॥ २५॥ अवाग् धूपगर्भे न्यसेत् कर्णिकायां सधान्यं सदर्भं सबोधिच्छदायाम् । निघायाधरास्यं कलासंख्यगर्भैर्निदध्यात् तु कूर्चे ततः कुम्भर्ष्टेष्ठे ॥ २६ ॥ निरूप्याथ तस्मिन् स्फुरच्छक्तिमाद्यां प्रपञ्चप्रसूतिं च तत्त्वैरशेषैः। तमुत्तानियत्वा घटं तत्र कूर्चं तदाधाय शक्ति जपेन् तारगर्भाम् ॥ २७ ॥ विलोमेन तूक्तैस्ततो मातृकाणैः स्वपद्मेन्दुविम्बामृतासारमिश्रैः। समं तीर्थतोयैः समापूर्व पूर्व सवर्णीषधीनां जलेनापि गन्धैः ॥ २८ ॥ अलामे त्वथासां तु सर्वीषधीनां चतुःक्षीरवृक्षत्वचामम्बुभिर्वा। क्षिपेद हगन्धान् सुपिष्टान् यथानत् सुगन्धीनि तद्वत् सुपुष्पाणि चैवम्।। २९॥ शुभं पद्मरागं प्रवालं च वज्रं हरिद्रतमुक्तास्तथा पुष्यरागम् । विद्वरोद्भवं चेन्द्रनीलं विशुद्धं क्षिपेचन्द्रकान्तं च कुम्भाधिराजे ॥ ३० ॥

<sup>्. &#</sup>x27;स' ग. पाठः. १. 'ता', २३. 'न्धं', ४ 'बृष्टैः' ख. पाठः.. ५. 'वं ग. पाठः

नवैमील्यपुष्पेरलङ्कृत्य चौतैस्तथाधत्थाबिल्वैर्दलैः पानसैश्च । विशुद्धैर्नवैश्वोन्मुखैः शकवल्ल्यां निबध्य स्मरेत् तं तरुं पारिजातम् ॥ ३१॥ सुपूर्णं तु पात्रं सितैस्तण्डुलैस्तत्सताम्बूलपुगं निधायास्य वक्रे । सुस्भाम्बराभ्यां सिताभ्यां नवाभ्यामलङ्कृत्य माल्येश्च गन्धाक्षताभ्याम् ॥ समावाद्य शक्ति प्रपञ्चपसूर्ति विशुद्धां च विद्यां चितिं सूक्ष्मरूपाम् । पृथङ् मातृकार्णेस्तु तारान्तरस्यैः शतार्धं कलाश्चापि तारप्रसूताः ॥ ३३॥ कलास्त्रिंशदष्टी च पूर्वोदिता याः कमात् सन्नियुज्यात् तु शक्ती घटेऽसिन् । तथेच्छाकियाख्ये पुनर्ज्ञानशक्ति स्वतन्त्रप्रबोधावभिन्यञ्जयेच ॥ ३४॥ तथा शक्तिशान्तौ च हंसाख्यजींवं नियुञ्जीत तस्मिन् निजाकेश्व मूलम् । प्रतिष्ठां च जीवस्य मन्त्रेण कृत्वा समस्तेन्द्रियाणां स्मरेत् सिन्नधानम् ॥ ३५॥ ऋचः पञ्च याश्च द्विजस्तारकोक्ता नियुञ्जीत हंसः शचीत्यादिरेका । पतद्विष्णुरन्या त्वनुष्टुप् तथा तत्पदाचा च विष्णोर्नुकं चेति पूर्वा ॥ ३६ ॥ तथैवाङ्गमन्त्रेश्च मूलेन युक्त्या नियुङ्गीत तर्सिम्तु साकारभावम् । यथोक्तोपचारैः समभ्यच्यं सम्यक् स्मरेच्छक्तिमिष्टपदां चारुरूपाम् ॥ ३७॥ जपापाटलामां तु दृष्टार्थसिद्धचै सपाशाङ्कशां चेष्टदाभीतिहस्ताम् । विचित्राम्बरस्रविपराङ्गानुरुपां लसच्चञ्चलीकप्रभाकेशपाशाम् ॥ ३८॥ स्फटद्रत्नमुषाकिरीटप्रभाभिः पृथक् छत्रचापश्चियं बिश्रतीं खे। प्रपञ्चप्रमृति प्रपञ्चात्मिकां तां विचिन्त्यार्चयित्वा हृदम्भोरुहे स्यात् ॥ ३९ ॥ समावाह्य शिष्येष्टमन्त्रानुकलां स्मरन् देवतां चेष्टरूपादिवर्णाम् । विदिक्ष्वक्तमन्त्रेश्चतुर्भिस्तद्भं न्यसेद् दिक्षु नेत्रं तु मध्येऽर्चयीत ॥ ४० ॥ तद्बजच्छदाग्रस्थशक्तिस्तद्का यजेल्लोकपालांश्च दिक्ष्वस्रदेवान् । कमात् पिङ्गपीता सिता धूम्रशुक्का मधुच्छायपाण्डुच्छवी शुक्करकौ ॥ ४१ ॥ सरोजप्रमधीति लोकाधिपाः स्युद्शेन्द्रादयश्चाञ्जभूशेषयुक्ताः । सुपीतं च वजं तु शक्तिः सुरक्ता सितामस्तु दण्डः खड्गवर्णस्तु खड्गः ॥ तिडित्करप उक्तश्च पाशाङ्कुशः स्यात् सिताभा गदाप्यमिकरूपं त्रिशूलम् । दिनेशाभमञ्जं तु चक्रं च तद्वत् क्रमादित्थमुक्तं यथास्त्रामिवर्णैः ॥ ४३ ॥

३. 'ह्, २. 'क्तो', ३. 'पातापङ्गीसि' स्त. पाठः.

गणं वीरभद्रं तथा सप्तमातृभेजेद् दक्षिणस्यां पिशक्तं गजास्यम्। सुनीलं तु भद्रं तथा सप्त मातृः स्वदेवोपमास्ताः सवाहायुधाद्यैः ॥ ४४॥ कुबेरात् तु पूर्वप्रदेशे तु चण्डं तथा क्षेत्रपालं स्ववाहं च पूर्वे । सतारस्वनाम्ना नमोन्तं यथावत् क्रमेणोपपत्त्योपचारैरिमेऽचैर्याः ॥ ४५॥ ततो मण्डलाग्रे न्यसेत् पालिकाद्याः प्रस्टाङ्कुराह्या यजेद् दिक्षु चैताः । नवं गव्यमाज्यं चरु चाथ कृष्णांस्तिलाञ् शालिसक्तूंश्च सिद्धार्थयुक्तान् ॥ सतारान् लिपेश्चाक्षराञ्छक्तिहंसौ ठयुग्मान्तमुक्त्वा तु तत्तज्जुहोति । स्वमन्त्रेण चाङ्गरभीष्टेन हुत्वा महाव्याहृतीश्चेद् द्विजो व्याहृतीश्च ॥ ४७ ॥ चतुष्कर्भवन्धप्रहाणाय मन्त्रं पठन् वक्ष्यमाणं तिलाज्यं जुहोति । बकोक्तिः सवामाक्षिरमिः सझण्टीणकारस्तृतीयायुतः प्राणशब्दः ॥ ४८ ॥ जाटटा स्वमेण लुप्तेण मनसा वाचा कर्मणा हस्ताभ्यां पद्म्यामुदरेण शिक्षा यत् स्मृतं यदुक्तं यत् कृतं तत् सर्वे ब्रह्मार्पणं भवतु ठ ठ । अनेनाष्ट्रयुक्तं शतं तत्र हुत्वा बिंठं चोत्तरेणाथ पूर्णाहुतिं च। तिथीनामुद्भनां च राशिग्रहाणां स्वनाम्मा नमोन्तं बिलं तत्र दस्वा ॥ ४९ ॥ ततस्तत्र शिष्यं विधिस्नानशुद्धं समाचान्तमस्मिन् निवेश्याथ पीठे । शिरस्यस्य दूर्वाश्च कूर्चाक्षतायं निधायैनमिष्ट्वा सुगन्धेश्च पुष्पैः ॥ ५० ॥ पशोरस्य बन्धच्युतिं चेष्टसिद्धिं प्रसीदेति नत्वाथ तहेवतायाः । अवाप्याभ्यनुज्ञां तु बिम्बस्थदेवान् समायोज्य कुम्भे स्वयं देशिकस्तम् ॥ कराभ्यां तु विश्रत् तमुकृत्य तिष्ठन् कुशाग्रेषु शिष्यं निषिश्चेत् तद्द्भिः। सुषुम्नापथा तत्क्रमाच्छिष्यदेहे स्रवद्वारिधारासुधामिश्रमन्त्रैः ॥ ५२ ॥ स्फुरच्छक्तिदीप्त्याथ तद्देवतायाः प्रवेशो इदब्जेऽथ तस्याभिचिन्त्यः। त्रिवाइयालिमोक्षं तथास्त्रेण कुर्याच्छिवत्वं च नाड्या समापाद्य तस्मिन् ॥ समुत्थाय शिष्यस्तुँ शुक्कं विशुद्धं दधद् वस्त्रयुग्मं पुनः क्षालिताङ्घिः। समाचम्य दत्त्वा तु सूर्याय चौँध्यै नमस्कृत्य गत्वाथ तद्वारदेशम् ॥ ५४ ॥

१, 'ध्यीः' क. पाठः २. 'त्रिधा स्थामिवार्क्ष' ३. 'स्य' ग. पाठः. ४. 'बा' ख. पाठः

कुरोष्पविष्टो निवदाञ्जालेः सन् गुरोराज्ञया तूत्तराशामुखः स्यात्। गुरुः प्राङ्मुखस्तूपविश्यार्थतीयैः शिरः प्रोक्षयेचास्त्रतस्य दभैः॥ ५५॥ शिरस्यस्य भूत्या त्रिराराध्य देहं ततः शोषणाद्यैद्धिधा शोधैयित्वा । पुनर्भृतशुद्धिं च शिष्यस्य देहे स्वयं चित्तृत्या समापाद्य पात्रे॥ ५६॥ विशेषार्घ्यमिष्टार्थं तत्कूर्चतीयैः पुनः प्रोक्ष्य तस्मिन् न्यसेन्मातृकार्णान् । ततः साध्यमन्त्रं च तस्य। क्रमन्त्रान् न्यसेन्मृर्तिमत्तां समापाद्य तस्मिन् ॥ १७॥ पुनश्चावकुण्ठ्याथ तं वर्मणाथो स्वमूलाङ्गयुक्तं नवं शुक्कवस्त्रम् । समादाय नेत्रेऽस्य बद्ध्वाथ बिम्बे पुरैवेष्टदेवे समभ्यचर्य तस्मिन् ॥ ९८ ॥ ततः क्षेपयेत् तस्य पुष्पाञ्जालं तं स यस्यां तु मूर्तौ पतेद् वाङ्गमन्त्रे ! वैदुक्तं हि नाझास्य मन्त्रं च तस्मै प्रद्यात् त्रिवारं पठेत् सोऽपि मन्त्रम् ॥ ततस्तारपीठे तु दर्भसनस्थः समालोक्य शिष्यं तु मूलाङ्गजापी। खहस्तं शिरस्यस्य विन्यस्य मन्त्रं निधायः क्रमूलैः स्पृशेत् सर्वमक्रम् ॥ ६०॥ ततो दर्भमूलं तु शिष्यस्य हस्ते प्रदायोपविष्टः पुरामेस्तद्रमम् । स्वजङ्घान्तरस्थं निपीड्यात्मनोऽस्मिन् कमाज्जीवनाड्योश्व सर्निध विदध्यात् ॥ इडापिक्कलाख्यस्वनाड्योः स्वनस्तः सुषुम्नापथा(चा?चा)पि मूर्ध्नः प्रस्तम् । त्रिधा यतु तेजस्तथा शिष्यदेहेऽप्यविच्छित्रसिंघ तु जीवं विभाव्यात् ॥६२॥ समानीय शिष्यात्मनोरेकभावं घृतेन त्रिवारं तु मूलेन हुत्वा। तथा शिष्यजीवं तथात्मम्विष्टं पुनर्निर्गतं चास्य देहं प्रविष्टम् ॥ ६३ ॥ भवेदात्मजन्मैवमुद्भाव्य शिष्यः स्फुटं शक्तिपातात् स्वतुल्यः शिवः स्यात् । हरित्कीटकं यन्मृदावेष्टा नादं विकुर्वन् पडङ्घिः स्वजातिं करोति ॥ ६४ ॥ तथा प्राकृतं शिष्यमाचार्यवर्यः कियादीक्षया मन्त्रमूर्तिं करोति । ततोऽष्टी अतं चापि मूलेन हुत्वा दशींशेन चाङ्गैर्वृतेनैव पश्च ॥ ६५॥ द्विजश्चेज्जयादिं जुहोतीह पूर्णी सम्लाज्ञमन्त्रैः समस्तैर्जुहोतु । समित्सीरलाजैश सिद्धार्थगव्यैस्तिलैः सर्पिषाङ्गेश मूलेन हुत्वा । ६६ ॥

 <sup>&#</sup>x27;ब' ग. पाठः. २. 'य' १. 'व्यम् ॥' ख. पाठः. ४. 'थ';
 ५. 'त्रे', ६. 'शाङ्गेन' ग. पाठः.

द्विजः श्रीतमन्त्रैः स्वस्त्रोक्तमार्गाञ्जुहोतीह सर्पिर्यथा निष्कृतिः स्यात् । श्रायश्चितं मूळतस्त्वद्विजानां हुत्वा चाष्टौ विंशतिं चापि मन्त्री ॥ ६७ ॥ जातिं तस्याथोद्धरेद् वक्ष्यमाणैर्मन्त्रैराज्यस्याहुतीनां त्रयेण । तारः शक्तिं मूळमन्त्रो निजायां अगवसस्यात्मनो योनिर्बीजाहारभावदेशसुद्धौ द्विजो भवतु-मन्त्रदेहः ठठ

भगवज्ञस्यात्मनो योनिर्वीजाहारभावदेशशुद्धौ द्विजो भवतु मन्त्रदेहः ठठ । तसाद्ध्वं व्याद्दतीभिश्च हुत्वा ॥ ६८॥

भगवनस्यात्मा मन्त्रात्मको भवतु ठठ। हुत्वानेनाप्याहुतीस्तत्र तिस्रो भूयो हुत्वा व्याहृतीरत्र पश्चात्। अस्रेजेनं प्रोक्ष्य सन्ताड्य सद्यो रेचादन्तः संप्रविश्यास्य पाशान् ॥ ६९ ॥ विश्लेष्यासा च्छेदयेद्प्यथास्त्रीन् मुद्रां बद्ध्वा त्वङ्कुशाख्यां पुनश्च । यचैतन्यं शिष्यदेहस्थमस्मादाकृष्येन्दौ द्वादशान्ते नियोज्य ॥ ७० ॥ इष्टेडम्भोजे हृद्रते पूरके तु स्वात्मन्येतद् योजयेत् कुम्भकेन । समरसं तु नयेदथ रेचकान्मनुजभावमपास्य शिवात्मकम् ॥ ७१ ॥ सारतु हंसजपादिमिपूज्य तत् पुनरुदस्य तु शिष्यहृदं नयेत्। नाडीमार्गाच्छिष्यहत्पङ्कजे तचैतन्यं तु स्थापयित्वा खपद्मात् ॥ ७२ ॥ सूतैरिन्दोः सौधधाराम्बुपूरैराष्ट्राव्येनं मन्त्रदेहं विभाव्य । अनामयं शिष्यमलुप्तशक्तिं विचिन्त्य विन्यस्य तु मातृकार्णान् ॥ ७३ ॥ तिदृष्टमूलाङ्गनिविष्टदेहं विधाय ते बालतनुं तनूजम्। जातकमीदिकं तस्य कुर्यात् ततो मूलतस्तत् ऋमात् स्यात् त्रिवारं पृथक् । साङ्गमूलं जपंश्चोपवीतेन तं योजयेत् तद्दतेश्चोदितैर्मूलतः ॥ ७४ ॥ मूलतस्तर्पयेत् पावकं शक्तितस्तत्र पूर्णी पुनश्चापि हुत्वा गुरुः । सामयाचारिकान् धर्मसेतूनमुं श्रावयेत् तान् यथा पालयेत् साधकः ॥ ७५॥ इत्यमाचार्यतो मन्त्रदीक्षामसौ सप्तजन्मांहसां शोधनीमिष्टदाम् । जप्यहोमार्चनामन्त्रसिद्धिप्रदां प्राप्य सद्यः सुधीः स्यात् कृतार्थश्चिरम् ॥७६३॥

इति श्रीमदीशानशिवगुरदेवपद्धतौ तन्त्रसारे मन्त्रदीक्षापटलस्त्रयोदशः ।

९. व्हमा क. पाठ: २. 'यु' ख. पाठ:. ६. 'त्' क. पाठ:.

## अथ चतुर्दशः पटलः।

अथाग्रेयास्तु कथ्यन्ते कल्पाः सङ्कालिपतार्थदाः । वैदिकः प्रथमः कल्पः शैवो वैष्णव एव च ॥ १ ॥ काम्यश्चेति चतुर्घामेः कल्पाः स्युस्तन्त्रंचोदिताः । नित्यं नैमित्तिकं काम्यं साध्यं यत् कर्म वैदिकैः ॥ २ ॥ द्विजैस्तु वैदिकैर्मन्त्रैस्तत् सिध्येद् वैदिकामिना । शैवागमोदितं कर्म शैवैर्मन्त्रैरथापि यत् ॥ ३ ॥ कृतं पाशुपताद्येश्व शैवोऽमिस्तत् प्रसाधयेत् । वैष्णवं कर्म तन्मन्त्रैः साधयेद् वैष्णवाश्चिना ॥ १ ॥ पुरुषार्थचतुष्कं यत् काम्यकर्माणि यानि षट् । तानि संसाधयेद्मिर्मन्त्रैवैदिकतान्त्रिकैः ॥ ५ ॥ द्वात्रिशद्भेदभिन्नोऽमिद्वात्रिशक्मभेदितः। इत्थमाथर्वणविदां रूयातमङ्गिरसां मतम् ॥ ६ ॥ लौकिकः पावकोऽभिः स्यान्मरुत्तो गर्भधारणे । पवमानः पुंसवने सीमन्ते मझलाह्यः ॥ ७ ॥ तुक्के तु शोभनो नाम प्रबलो जातकर्मणि। पार्थिवो नामकरणे भद्रो निष्क्रमणे मतः ॥ ८॥ शुचिरत्राशने पोक्तः सभ्यश्चौले समीरितः। जातवेदा ह्यपनेय संभवः स्याद् व्रतत्रये ॥ ९ ॥ गोदाने नामतः सूर्यः सौम्यो व्रतसमर्पणे । आवसथ्यो विवाहे स्यादन्वाहार्ये महेश्वरः ॥ १०॥ विष्णुसहवनीये तु ब्रह्मा स्याद् गाईपत्यके । प्रायश्चिते वीतिहोत्रः पूर्णाहुत्यां मृडाह्वयः ॥ ११ ॥ कव्यादः शवदाहे तु समुद्रे बडवामुखः। वर्धनो वनदाहे तु क्षये संवर्तको मतः ॥ १२ ॥ वरतः शान्तिके पोकः पौष्टिके बलवर्धनः । उत्सादोचाटयोर्ध्मः कृष्णो विद्वेषणे मतः ॥ १३ ॥

वर्ये तु कामदो नाम मारणे शोषणाह्यः। पिक्नलः स्तम्भने नाम्ना जठरे जाठरो मतः॥ १४॥

द्वात्रिशदक्षिभेदाधिकारः।

शुचौ देशे तु कुण्डे वा स्थण्डिले वा यथोदिते। गोमयालेपिते हेमरूप्यताम्रमयादिना ॥ १५॥ शकलेनोद्रधृतां भूमिं प्रोक्षयित्वाथ वालुकाः। प्रक्षिप्यारितमात्रं तु चतुरश्रं विधाय तु ॥ १६ ॥ उल्लिखेत् त्रि थो रेखाः पाचीनास्निरुदङ्मुखाः । न शर्करातृणः कार्ष्ठेर्न लोप्टेन नखेन वा ॥ १७॥ नाजारेणापि वा तूर्णीं तत्र ब्रह्माधिदैवतम्। ब्रह्मजज्ञानमन्त्रेण प्राचीनं मध्यतो लिखेत् ॥ १८॥ नाकेसपर्णात् प्राचिनं दक्षिणे तृत्तरे पनः। आप्यायस्वेति पूर्वाप्रं यो रुद्रेत्युदगायतम् ॥ १९ ॥ इदं विष्णुस्तथा पश्चादिन्द्रं वो विश्वतस्परि । इति प्राच्यामुदीचीनमवोक्ष्य शकलं त्यजेत् ॥ २० ॥ स्पृष्ट्राम्भः पात्रगं विद्वं व्याहृतीभिर्निरूप्य तु । मध्ये प्रणवतः क्षिप्त्वा समाच्छाद्य सिदन्धनैः ॥ २१ ॥ ज्वालियत्वा तु तारेण सदर्भारचिताञ्जलिः। जुष्टो दमूना इत्यादि पठन् परिसमूब तु ॥ ११ ॥ परिषिच्याम्भसा दर्भैः परिस्तीर्य यथोदितैः । देवस्य त्वेति वै पाच्यां व्याहृतीभिस्तु दक्षिणे ॥ २३ ॥ उद्वयं तमसः पश्चादम आयाहि चोत्तरे । दक्षिणानुत्तरान् कुर्योदुत्तरानधरानपि ॥ २४ ॥ उत्तरेणामिमास्तीर्य दर्भान् पात्राणि सादयेत् । द्बन्द्वशस्त्वाज्यपात्रं च स्रुवं च प्रोक्षणीः स्रुचम् ॥ २५ ॥ प्रणीतापात्रमिध्मं च चरुखालीं च मेक्षणम् । बर्हिषः सह कूर्चेरप्यन्यद्धोमोपयोगि यत् ॥ २६ ॥ वीहिनिवीपपक्षे तु मुसलोळ्खले तथा। शूर्ष कृष्णाजिनं चौपि स्यात् सर्व तदघोमुखम् ॥ २७ ॥ तिर्यक् पवित्रं प्रोक्षण्यामादायापूर्य चाम्भसा । अङ्गष्टानामिकाभ्यां तत् पाणिभ्यां परिगृह्य तु ॥ २८ ॥ विच्छिद्य त्रिः समुत्पूय पात्राण्यद्भिरवोक्ष्य तु । उत्तानियत्वा त्रिः प्रोक्ष्य विसस्येध्मादिकं पुनः ॥ २९॥ प्रादेशसंमितैर्दभैरविच्छिनामकैरपि। ब्रह्मासनं दक्षिणतः प्रणीतासनमुत्तरे ॥ ३०॥ आज्यस्थाल्यासनं पश्चात् सङ्कल्प्य ब्राह्मणं शुचिम् । ब्रह्मार्थमुपवेश्यासिन् कूर्च वा ब्राह्मणो न चेत् ॥ ३ ९ ॥ तारव्याद्वतिभित्रहानादिनावाह्य चार्चयेत्। प्रोक्षणीवत् प्रणीतार्थं पात्रमापूर्य चाम्भसा ॥ ३२ ॥ दर्भस्थं दॅभसञ्छन्नमुद्धत्य घाणसम्मितम्। ब्रह्मणा समनुज्ञातः स्थापयेत् तत्तदासने ॥ ३३ ॥ वरुणोऽसीत्यथाराध्य बीहीन् वा तण्डुलानि । सुचा स्थाल्याथवा तृष्णीमन्तर्घायाथ याज्यया ॥ ३४ ॥ अमुष्या इति निर्दिश्य देवताये तु निर्वपेत् । बीहीं श्चेदवहन्त्येष प्रोक्ष्य त्रिः क्षालयेच तान् ॥ ३५॥ पात्रेषु पातयेत् पश्चादसित्तमी चरुं पुनः । श्रपित्वा यथोदिष्टमभिघार्यावतार्य तु ।। १६ ॥ उत्तरेणामिमासाद्य स्थाल्यामाज्यं विनिक्षिपेत् । निरुद्धोत्तरतोऽङ्गारानधिश्रित्याज्यमासने ॥ ३७ ॥ दर्भाभ्यां तद्भिद्योत्य चरुं चाम्भः स्पृशेत् पुनः। त्रिरमिद्योत्य चाज्येऽथ दर्भाग्रे तु विनिक्षिपेत् ॥ ३८॥

सह पर्यमिकृत्वामौ दर्भाजारान् विनिक्षिपेत् । मध्यमन्थिपवित्रेण त्रिरुत्पूयाज्यविन्दुभिः ॥ ३९ ॥ अमी प्रहत्य प्रक्षाल्य विसस्य क्षालितं क्षिपेत । अमावथ चतुर्दर्भान् सुक्सुवौ चोच्छ्ताननौ ॥ ४०॥ गृहीत्वाग्नौ विनिष्टप्य त्रिस्तैः संमार्जयेत पुनः । आवेष्टा चाङ्गुलीस्तेस्तु पृथक् सुक्सुवयोः पुनः ॥ ४१ ॥ अयं दर्भायतो मध्यं मध्यतो मूलमादितः। परिमृज्यानले दर्भान् क्षिपेत् प्रक्षाल्य तौ पुनः ॥ ४२ ॥ द्भासने दक्षिणतो निधायाधोमुखौ यजेत्। आधाय परिधिं स्थूलं पश्चिमेऽथ कृशं पुनः ॥ ४३ ॥ द्धिं दक्षिणतो न्यस्य इस्वं सक्ष्मं तथोत्तरे । तथोध्वंसिमषौ न्यस्य दक्षिणोत्तरपूर्वयोः ॥ ४४ ॥ रक्षसामपहत्ये स्यादिति सश्चिन्त्य वै द्विजः। अदितेत्यादिना याम्ये प्राचीनं परिषिच्य तु ॥ ४५ ॥ पश्चिमेऽनुमतेऽप्येवमुदीचीनमथोत्तरे । सरस्वतेत्यादिनाथ समन्ताद् देवपूर्वकम् ॥ ४६ ॥ सवितः प्रसवेत्युक्त्वा परिषिच्य विचक्षणः । ध्यायेदशानलं देवं शक्तिस्वस्तिकपाणिनम् ॥ ४७ ॥ त्रिणेत्रं कुइमाभासं दिव्याभरणवाससम् । प्रसन्नवद्नं चारुजटामकुटधारिणम् ॥ ४८॥ हेममालापरिक्षिप्तं वरदाभयसंयुतम् । काली कराली च मनोजवा चैव सुलेहिता ॥ १९ ॥ सुधूमाविष्फुलिङ्गिन्या जिह्या विश्वरुचिस्ततः । दिक्सप्तकस्थिता ह्येताः क्रमात् पूर्वीदितः पुनः ॥ ५० ॥ ऐशान्यां वसुधाराख्या सुपजिह्वा हविर्भुजः । काल्यां शूद्रस्य कृत्यानि कराल्यामाभिचारकम् ॥ ५१ ॥

भूतप्रहादिरोगाणां शानित कुर्यान्मनोजवा । मुलोहितायामिप च शान्ति कुर्योद् विचक्षणः ॥ ५२ ॥ अम्भोवृष्ट्यादि घूम्रायां द्वेषोचाटे स्फुलिङ्गिनी। सर्वार्थसाधनी देवी जिह्ना विश्वरुचिर्मता ॥ ५३ ॥ जुहोतु वसुधारायां श्रीकामः पौष्टिकाय वा । एवं तु सप्त जिह्नाः स्युवेसुधारा तथाष्टमी ॥ ५४ ॥ जिह्वाभेदमविज्ञाय होमः स्यान्निष्फलो यतः। ज्ञात्वा हविभुजो जिह्याः स्यात् फलाप्तिहुतादिह ॥ ५५ ॥ ततः सिक्त्वा घृतेनेध्मं स्वाहेति जुहुयात् समम्। स्रुवेणाज्यमुपादाय परिध्योः सन्धिमुत्तरम् ॥ ५६ ॥ स्पृष्टा चापातयेद् वहावृज्धारां प्रजापतेः ! तथा दक्षिणसन्धि तु स्पृष्ट्वेन्द्रायेति मन्त्रतः ॥ ५७ ॥ अथाज्यभागा जुहुयाद् याम्योदकपूर्वभागयोः। अमये चैव सोमाय स्यातामस्याक्षिणी तु ते ॥ ५८ ॥ यथोपदेशं तु समं पूर्वेणाग्रेर्सुखे ततः। युक्तो वैहादिनाज्येन चतस्रस्त्वादिना तथा ॥ ५९ ॥ आनो भद्राद् विरूपाक्षाद् विरूपाक्षादिना पुनः। यातिरश्चीनिपूर्वेण संराधन्यादिना पुनः ॥ ६० ॥ प्रसाधन्या व्याह्तिभिर्दुत्वेत्यभिमुखं भवेत् । चरुं तमिम्यार्याथ पूर्वाभीचापरार्धतः ॥ ६१ ॥ अवदानद्वयं कृत्वा त्वभिघार्य सुचं न्यसेत्। अथाभिघार्य जुहुयाद् यथामायं पृथक् पृथक् ॥ ६२ ॥ अथामये स्विष्टकृतेत्युत्तरार्धात् सकृचरोः । अवदानं जुहोत्यमावभिघार्य सुचैव तु ॥ ६३॥ पूर्वोत्तरार्धे तद्धुत्वा हविरुत्क्षिप्य मेक्षणम् । संस्रावेणाभिहुत्वाथ दर्व्यामानीय तज्जलम् ॥ ६ ॥

१. 'प' ग. पाठः. २. 'इसी' क. पाठः. ३. 'चि' स. पाठः.

अन्तःपरिधि साध्यांस्तानाम्नातांस्तु पितृन् सुचा । निनीयान्तःपरिधि वै निर्णिज्यामौ प्रताप्य तु ॥ ६५ ॥ प्रियत्वाद्भिरेनां तु बहिःपरिधि सेचयेत् । प्रहत्य समिधं तां च या पूर्वे परिशेषिता ॥ ६६ ॥ तथैव चेध्मसंनाहं प्रहरेदुाक्षितं ततः। जयादिं जुहुयात् पश्चात् चित्तंचादित्रयोदश ॥ ६७ ॥ मन्त्रास्ततोऽभिर्भृतानां मादयोऽष्टादश कमात् । कचित् समावत्वन्तं तु जुहुयादविशेषिते ॥ ६८॥ विशेषितेषु कृत्येषु जुहोत्यधिपतिः समाः । अवत्वस्मिन्यदाद् ब्रह्मनस्मिन्क्षत्रेत्यदीर्थे तु ॥ ६९ ॥ अस्यामान्ते तु शिष्यस्यांपुरोधायांपदं ततः । अस्मिन्कर्मन्वदस्यान्ते देवहूत्यां (च) ठद्वयम् ॥ ७० ॥ समासीकृत्य जुहुयात् कमादष्टादशाहुतीः। ऋताषाडादिभिर्मन्त्रेहित्वा द्वादशभिस्ततः ॥ ७१ ॥ तथामात्याहुतीर्हत्वा यदेवा देवहेडनम् । इत्यादिभिस्त्वमग्नेन्तं जुहुयान्मन्त्रविंशतिम् ॥ ७२ ॥ प्रजापते न त्वदाज्यादिध्मं प्रवश्चनं क्षिपेत । मनोज्योतिरयाश्चाभेर्यदस्मिन् कर्मणीति च ॥ ७३ ॥ स्वस्ति नस्त्वादिकेनाथ यन्म आत्मन इत्यपि । पुनरन्यादिना हुत्वा व्याहृतीभिस्तथा पुनः ॥ ७४ ॥ आमिर्गीर्मिरनाज्ञातं तद्वत् पुरुषसंमितः । पत पाकत्रा यदस्योति हुत्वा स्विष्टकृतं ततः ॥ ७५ ॥ संमृज्य परिधीन् दर्भान् प्रस्तरेभ्योऽवलुम्पत् । अप्रमध्यममूलानि त्वाज्यस्थाल्यां निमज्ज्य तु ॥ ७६ ॥ अग्रादारभ्य चोर्ध्वाग्रमामूलमथ दाहयेत । न धूनयेन बाह्येऽसे: प्रक्षिपेद विकिरेत वा ॥ ७७ ॥

1

एकीकृत्य शनैः प्रास्येत् पृथक्कृततृणं तथा ।

श्वन्याश्चेत्र परित्याज्याः परिधिं मध्यमं क्षिपेत् ॥ ७८ ॥

इतरौ युगपत् प्रास्येद्धुत्वोध्वसिमधावि ।

संस्रावमि हुत्वामौ परिषेकं विस्रज्य तु ॥ ७९ ॥

प्रणीताम्भः प्रतिदिशं तृष्णीं संसेचयेत् तथा ।

प्राच्यां दिश्यादिभिर्मन्त्रैः सेचयेद् वा यथाक्रमम् ॥ ८० ॥

भूमौ शिष्टाः परासिच्चेद् ब्रक्षणे गां च दक्षिणाम् ।

सत्यां दद्यात्रचेद् विप्रान् भोजयेद् वापि शक्तितः ॥ ८१ ॥

प्राश्नीयाद्धुतशेषं वोदरमायुरिति स्पृशेत् ।

आचम्य यत इन्द्रादिमुत्तरां च जपेत् ततः ॥ ८२ ॥

शेषं दद्याच्छ्रोत्रियायेत्याह बोधायनो विभुः ।

## वैदिकाग्निकल्पाधिकारः।

अथ शैवोऽमिकल्पोऽत्र कथ्यते प्रोक्तलक्षणम् ॥ ८३ ॥
कुण्डं वा स्थाण्डलं वापि समाक्तामन् प्रदक्षिणम् ।
शिवमन्त्रं जपन् होमद्रन्याण्यालोकयन् दशा ॥ ८४ ॥
गत्वा कुण्डान्तिकं कुण्डयोनिं वीक्ष्योत्तरामुखः ।
आसीत हों शिवायेति प्रणवादिनमोन्तकम् ॥ ८९ ॥
जपन् निरीक्ष्य तत् कुण्डं खात्वास्त्रेण तु देशिकः ।
शिवाङ्गान्यत्र दश्यन्ते वक्ष्यमाणिकयातये ॥ ८६ ॥

ओं हां शिवाय नमो हृदयाय नमः । ओं हीं शिवाय नमः शिरसे स्वाहा । ओं हूं शिवाय नमः शिखाये वषट्। ओं हैं शिवाय नमः कवचाय हुम् । ओं हों शिवाय नमो नेत्रत्रयाय वौषट्। ओं हः शिवाय नमः अस्नाय फट्।

अस्त्रेण खातमुद्धृत्य हृदयेनाभिषूर्य तु । तेनैव तु समीकृत्य चाभ्युक्ष्य कवचेन तु ॥ ८७ ॥

शराणुना कोष्टियत्वा संमाज्यीलिप्य तेन तु । मों हीं शान्त्यतीताये नमः । भों हें शान्त्ये नमः । ओं हूं विद्याये नमः । ओं हीं प्रतिष्ठाये नमः । ओं हां निवृत्त्ये नमः । इति मध्येन्द्रयाम्याप्यकौनेर्यासु यजेत् कलाः ॥ ८८ ॥ ओं हां कलामयाय कुण्डाय नमः। साकल्येन कलात्मानं कुण्डं ध्यात्वामिपूज्य तु । त्रिसूच्यावेष्ट्य तेत् कुण्डं ततोऽस्त्रेण कुशेन तु ॥ ८९ ॥ आत्मविद्याशिवैस्तत्त्वैः पाचीनं त्रिः समुहिस्तत् । उदीचीनं सकून्मध्ये समिदमेण मूलतः ॥ ९० ॥ ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्धश्च शिवस्त्वासां तु दैवतम् । त्रिमिर्दर्भेरथास्रेण वज्रीकृत्य पुनर्हदा ॥ ९१ ॥

> पटं कुण्डस्य सङ्कल्प्य ओं हां वागीश्वरीवागीश्वरासनायः नम । इति दर्भासनं न्यसेत्।

पूर्वोत्तराग्रदर्भाभ्यां कुण्डे कृत्वा चतुष्पथम् ।

इत्यष्टादशसंस्कारैः शुद्धे कुण्डे कुशैः पुनः ॥ ९२ ॥

ओं हां वागीश्वरीमावाहयामि। इयामामलङ्कृतां देवीं सर्वीभरणम् पिताम् ॥ ९३ ॥ ध्यात्वावाह्य त्वनेनैनामृतुस्नातां समर्चयेत् । ततो वागिश्वरं तादगपमावाद्य रागिणम् ॥ ९४ ॥ संपुज्यामि यथोदिष्टज्वालाधूमेन्धनैर्विना । शरावादिस्थमानीय क्रव्यादांशं त्यजेत् ततः ॥ ९५॥ मूलेनावोक्ष्य चास्रेण प्रेक्ष्यास्रेणाथ वर्मणा । अवकुण्ट्याभिरक्ष्यास्त्राज्ज्योतिराकारवत् स्मरन् ॥ ९६ ॥

ओं हो रौं हां इत्यादाय ललाटाक्षान्नेत्राग्नि तेन योजयेत् । पतत्पतङ्गसङ्काशं नाभिकुण्डोत्थितानलम् ॥ ९७ ॥

१. 'री कुहारुद्र इ' ग. पाठः. २. 'क्षि' स. पाठः.

रेचकात् पिङ्गलामार्गात्रिस्सार्याग्नै। नियोजयेत् । भौतिकं दैवतं चेत्थं जाठरं चानलत्रयम् ॥ ९८॥ एकक्रित्य षडङ्गेन

ओं रां हृदयाय नमः । ओं रां शिरसे स्वाहा । ओं रुं शिलाये वषट् । ओं रैं कवचाय हुं । ओं र नेत्रत्रयाय नमः । ओं रः अस्ताय फट्।

तारं हो शक्तये वषट्।
इति घेन्वामृतीकृत्य कवचेनावकुण्ठ्य तु ॥ ९९ ॥
संरक्ष्यास्त्राद्धदाभ्यच्यं तमुद्धस्य करद्वयात्।
स्थित्वा जानुद्वयेनाथ कुण्डस्योपिर देशिकः ॥ १०० ॥
क्षोभार्थं त्रिः परिश्राम्य देवीदेवी निरम्बरौ।
ध्यात्वेशानशिरस्कौ तौ

ओं हां शिवबीजाय नमः।

शिवबीजामिति सारन् ॥ १०१ ॥

आत्माभिमुखमामि तं देव्या गर्भपथा क्षिपेत् । विकीर्णमेकीकृत्यास्त्रात्रामौ तत्संपुटं नयेत् ॥ १०२ ॥ ओं हां वागीश्वर्ये नमः ।

परिधाप्येति वस्त्रे तु शौचाचमनकेऽपि च । कवचेनेन्धनैश्रुलं धवित्राज्ज्वालयेदमुम् ॥ १०३॥

ओं हैं। हां गर्भामये नमः।

इत्यभ्यच्याथ संशुद्धं कुशकङ्कणकं करे । दक्षिणे तु निबधीयाद् वागीश्वर्यास्तु कौतुकम् ॥ १०४॥

ओं सद्योजाताय नमः।

इति सद्यं समावाह्य स्वाहान्तं हृदयेन तु । पञ्चाहुतीस्तिलेर्हुत्वा गर्भाधानं समापयेत् ॥ १०५ ॥

ओं हीं वामदेवाय नमः।

१. 'बैन्दवं चे' ख., 'बैन्दवं चे' क. पाठः २. 'प्य तु व', 'प्ये तु व', ३. 'हैं।'

तमावाह्येति शिर्सा हुत्वा पुंसवनं भवेत । ओं हुं अघोराय नमः। आवाह्येनं शिखामन्त्राद्धुत्वा सीमन्तसिद्धये ॥ १०६॥

ओं हां पुर्यष्टकदेहाय नमः । जलबिन्दुं कुशास्त्रेण देहपाणकृते क्षिपेत्। शिखयार्घादिति यावत्।

सद्यादिभिस्तिलैईत्वा वक्राक्रानि च कल्पयेन् ॥ १०७॥ वऋनिष्कृतिनिष्पत्त्ये पुनः पश्चाहुतीस्तथा । हुत्वा प्रसूतां वागीशीं शिशुमिं च संसारेत् ॥ १०८॥ ओं हें तत्पुरुषाय नमः।

आवाद्य पुरुषं त्वेवं वर्मणाहुतिपञ्चकम्। हुत्वास्त्रेणार्घ्यतोयेन बहिरन्तरवोक्ष्य तु ॥ १०९ ॥ दर्भकद्भणकं त्यक्त्वा सूतकस्य निवृत्तये । स्नातां विभूषितां देवीं देवं चास्नाम्बुसेकतः ॥ ११० ॥ वस्रभूषणगन्धाचैरलङ्कृत्याथ तौ धिया। ततः शूलापनोदाय जुहोत्यस्रात् पलाशजाः ॥ १११ ॥

वितस्तिमात्राः पश्चात्रसमिधो वृतसेचिताः। उत्तरेण तु दर्भेषु पात्रद्रव्याणि सादयेत् ॥ ११२ ॥ परिस्तरणमप्यत्र कृत्वा वेण्या कुशैरपि । दर्भासनानि विन्यस्य प्रोक्षण्ये ब्रह्मणे तथा ॥ ११३ ॥ प्रणीतानां च परित्रीन् विन्यस्य परिषेचयेत् । तिरःपवित्रेणापूर्य प्रोक्षणीं सालिलेन तु ॥ ११४॥ निवृत्त्यादिकलाभिस्तु परिषिच्य यथाक्रमम्। दर्भेण शिवगायम्या तथा परिसम्हा तु ॥ ११५॥

ओं हां ब्रह्मणे यज्ञाध्यक्षाय नमः। इति ब्रह्माणमावाह्य द्विजं वा कूर्चमर्चयेत् । पवित्रेण प्रणीतार्थमापूर्योद्धिर्जलेश्वरम् ॥ ११६ ॥ विभाव्यानासमुद्धृत्य तस्याभ्यच्ये स्वविष्टरे । ओं हां विष्णवे यज्ञारिसूदनाय नमः ।

इति कूर्चाहितं विष्णुं प्रणीतायां प्रपूजयेत् ॥ ११७॥
ततः परिधिदर्भस्थान् ब्रह्माणं शङ्करं हरिम् ।
अनन्तं च चतुर्दिश्च तारं हांनामतोऽर्चयेत् ॥ ११८॥
लोकेशानिप रक्षार्थं खदिक्ष्वाराध्य तु क्रमात् ।
तदस्राणि च तदिश्च शिवाज्ञां श्रावयेत् ततः ॥ ११९॥
भो भो ब्रह्मेन्द्रविष्ण्वाद्या देवाः सास्त्राः शिवाज्ञ्या ।
खस्यां स्वस्यां दिशि स्थित्वा रक्षध्वं वहिवासकस् ॥ १२०॥
सुनस्रुवाविप चादाय निरीक्ष्य सकुशौ हदा ।
प्रताप्याक्षेण संक्षाल्य शिरसोध्वमुखौ हदा ॥ १२१॥
प्रताप्य क्षालियत्वाथ मूलमध्याप्रतः कुशैः ।

ओं हां आत्मतत्त्वाधिपतये ब्रह्मणे नमः । ओं हीं विद्यातत्त्वाधिपतये विष्णवे नमः । ओं हुं शिवतत्त्वाधिपतये रुद्राय नमः ।

इति क्रमेण संमृज्य संक्षाल्याभ्यर्च्य तत्रयम् ॥ १२२ ॥ ओं हों शक्तये नमः । इति सुचं समाराध्य ओं हां शिवाय नमः ।

सुवं चानेन प्जयेत् ।
त्रिस्च्यावेष्टितमीवो नो चेद् दर्भेण दक्षिणे ॥ १२३ ॥
कुशासने तौ संस्थाप्य ततो गन्यं नवं शुभम् ।
आज्यं निरीक्षणाद्युक्तचतुरसंस्कारसंस्कृतम् ॥ १२४ ॥
ब्राह्मीं स्वमूर्तिं सिश्चन्त्य कुण्डोर्ध्वानलकोणके ।
प्रताप्यानेन जुहुयात्

ओं हां ब्रह्मणे स्वाहा।

पुनरैशे प्रताप्य तु ॥ १२५ ॥ जुहुयाद् विष्णवे चेति विष्णुमूर्तिः स्वयं ततः । इति हुत्वा कुशामेण घृतविन्दुं प्रताप्य च ॥ ११६॥

ततो रुद्रतनुर्विह्नं त्रिः परिभ्राम्य तद् घृतम् । ओं हां रुद्राय ठठ।

हुत्वानेन कुशाग्रेण योन्यां दर्भेषु विन्यसेत् ॥ १२७॥ कुशद्वयामं प्रज्वाल्य घृते प्रक्षिप्य तं हृदा । पुनरमौ क्षिपेद् दर्भ पवित्रीकरणं तु तत् ॥ १२८ ॥ कवचेन घृतं वीक्ष्य शिष्टं दर्भोल्मुकं क्षिपेत्। अमी तद्रञ्जनं हस्ती प्रक्षाल्यादाय वै कुशम् ॥ १२९॥ प्रज्वाल्याज्ये समावर्त्य क्षिप्त्वाभिद्योतनं भवेत् । स्वदक्षिणोत्तरौ हस्तौ पक्षौ शुक्केतरौ सारन् ॥ १३० ॥ स्वाङ्गुष्ठानामिकाभ्यां तु प्रोत्तानाभ्यां पवित्रकम्। प्राचीनमाज्ये प्रक्षिप्य दक्षिणोत्तरभागयोः ॥ १३१ ॥ आज्ये पूर्वापरी पक्षी सोमाप्यापचर्यान् सरन् (१) । पिक्नलां भावयेचेडां सुषुम्नां मध्यतस्तथा ॥ १३२ ॥

ओं हां अमये ठठ।

अनेन दक्षिणाज्यांशात् सुवेणाक्षिणि दक्षिणे। हुत्वा चामन्त्र्य भागेन ओं हां सोमाय ठठ।

वहेर्वामविलोचने ॥ १३३॥

ओं हां अग्नीषोमाभ्यां ठठ। इति मध्वाज्यभागेन हुत्वा लालाटनेत्रके । ओं हां अग्नये स्विष्टकते ठठ। इत्याज्यभागत्रितयाद्धुत्वाग्नेर्मुखकल्पना ॥ १३४॥ कमोऽयं पूर्वपक्षे स्याद् विशेषोऽस्त्यसिते यथा। ओं हां अमये ठठ । ओं हां सूर्याय ठठ । ओं हां अभीषोमाभ्यां रठ। ओं ओं हां अमये स्विष्टकृते ठठ।

एवं नेत्रत्रयं चाग्नेः स्याद् वक्रोद्धाटनं तथा ॥ १३५ ॥

१. 'यत् सम' क., 'यात्मनुत् सम' ग. पाठः.

आज्ये नाडित्रयाधानं पक्षयोरिप कल्पना । अथाङ्गरभिमन्त्र्याज्यम् ओं हों शक्तये वीषट्।

अनेनाप्यभिमन्त्र्य तु ॥ १३६ ॥

अमृतीकृत्य तद्धेनुमुद्रया वर्मणा पुनः। अवकुण्ट्यास्रती रक्षेदित्युक्ताज्यस्य संस्कृतिः ॥ १३७ ॥ संस्कृताज्यस्य यद् बिन्दुं क्षिपेदन्यघृतादिषु । संस्कृतान्येव तानि स्युईद्येनाभिमन्त्रणात् ॥ १३८ ॥ अथ सद्यादिपञ्चास्यं प्रतिवक्रं त्रिलोचनम् । शिवागिंन संस्मरेत् सौम्यं सप्तजिह्वान्विताननम् ॥ १३९ ॥

अत्र पौष्करे -

चतुर्मुखेषु चतस्रो जिह्नास्तिस्रो मध्यमे । ताश्च दीक्षाप्रतिष्ठादिषु सा-त्त्वक्यः क्षुद्रेषु तामस्यः काम्येषु राजस्यः । (इति।) ताः पूर्वमेवोक्ताः ।

> अभयं स्वस्तिकं शक्तिं वरदं द्धतं भुजैः। शक्कमाल्याम्बरालेपं दिव्याभरणभूषितम् ॥ १४० ॥ इष्ट्रार्घ्यं गन्धपुष्पाद्यैरुपचौरैर्यथाविधि ।

ओं हां सद्योजातमूर्तये ठठ । ओं हां वामदेवगुह्याय ठठ । ओं हां अधोरहृदयाय ठठ । ओं हां तत्पुषवऋाय ठठ । ओं हां ईशानमूर्धीय ठठ ।

एवं वक्राभिघारः स्याद्धुत्वा तत्तन्मुखे पृथक् ॥ १४१ ॥ ओं हां सद्योजातमूर्तये वामदेवगुह्याय ठठ । ओं हां वामदेवगुह्या-याघोरहृदयाय ठठ । ओं हां अघोराय हृदयाय तत्पुरुषवऋाय ठठ । ओं हां तत्पुरुषवऋायेशानमूर्धाय ठठ।

इति वऋाणि सन्धाय जुहुयाद् द्वनद्वशो घृतम्। ओं हों हें हुं हिं हं ईशानतत्पुरुषाघोरवामदेवसद्योजातेभ्यः ठठ । इत्यग्निकोणाद् वाय्वन्तं वायोर्नक्तञ्चरान्तकम् ॥ १४२ ॥

<sup>1. &#</sup>x27;हार्चेंर्य' ख. पाठः.

राक्षसादीशकोणान्तं सुवेणाज्यैकधारया ॥ हुत्वा नित्येषु मुख्यत्वात् सद्यस्य वदनस्य तु ॥ १४३ ॥ कुण्डप्रमाणं तद्वक्रं ध्यात्वान्येषां तु सद्यके । अनुप्रवेशाद् वक्राणां वक्रैकीकरणं स्मरेत् ॥ १४४॥ तथाचोक्तं संहितायां नित्यकर्मणि सद्यके। मुख्यमूर्व्वं स्मृतं वक्तं गुणत्वामेतरस्य तु ॥ १४५ ॥ इति।

आपचे .

नैमित्तिके च काम्ये च यस्य वऋस्य मुख्यता । यत्र यत्र समुद्दिष्टं तस्यैकीकरणं परैः ॥ १४६ ॥ तथा मुमुक्षोदीक्षाया मुख्यं ह्यूर्घ्वमुखं स्मृतम् । दृष्टसिच्चाप्तये पूर्वे दक्षिणं क्षुद्रकर्मसु ॥ १४७ ॥ उत्तरं वामदेवाख्यं शान्तिके पौष्टिकेष्टदम् । नित्यकर्मसु सद्याख्यं संहितायामितीरितम् ॥ १४८ ॥ एतत्पर्यन्तमुद्दिष्टं जातकर्मसमापनम् ।

ओं हां ईशानाय नमः। इतीशानं समावाद्य तिलासाहुतिपञ्चकम् ॥ १४९ ॥ हुत्वा नामास्य कुर्वीत

ओं हां शिवाग्निहुताशस्त्वम्।

- इत्युक्त्वाराध्य चानलम् ।

ओं हां वागीश्वरीवागीश्वराभ्यां ठठ। अनेनोद्धास्य पितरौ ओं हों शिवाय वौषट् ।

पूर्णी हुत्वा त्वनेन तु ॥ १५० ॥ अनाहितशिवे वही पश्चसंस्कारसंस्कृते। पात्याश्चरुपुरोडाशा धूपाद्यर्थे च रक्षिते ॥ १५१ ॥

यथोक्तं संहितायां ---

''पात्याश्वरुपुरोडाशाः पञ्चसंस्कारसंस्कृते । अनावाहितदैवेऽमौ होमस्त्वावाहिते भवेत् ॥" इति । अथैकादशसंस्कारानुपनिष्कामणादिकान्। मूळेन वौषडन्तेन कुर्यात् त्रिस्त्रिर्घृताद्धुतात्॥ १५२॥

तद्यथा — उपनिष्कामणान्नप्राशनचौछोपनयनोपाकर्मत्रतसंग्रहणत्रतो-त्सर्जनगोदानसमावर्तनविवाहाग्न्याधानानीति यावत् ।

> स्रच्याज्यपूर्णायां चाथ विन्यस्याधोमुखं स्रुवम् । स्रुगये पुष्पमाधाय पाणिभ्यां शङ्कमुद्रया ॥ १५३ ॥ श्चिष्टदण्डौ तौ गृहीत्वा समपादतया स्थितः । स्राग्ने दत्तदृष्टिः सन् मूलेन हृद्यादिना ॥ १५४ ॥ वौषडन्तेनाज्यधारां यवमात्रामखण्डिताम् । मन्त्रान्ते पातयेदमावित्थं पूर्णाहुतिर्भवेत् ॥ १५५ ॥ अनन्तरं भोः शिवाग्ने! त्वदीये हृदयाम्बुजे । यागेऽस्मिन् शिवमावाह्य स्वनुज्ञाता यजामहे ॥ १५६ ॥ इति लब्धाभ्यनुज्ञोऽथ स्वासनाङ्गस्वमूर्तिभिः। वहाँ शिवं समावाद्य शिवसन्धानमाचरेत् ॥ १५७ ॥ विहस्थिशिवनासामनिष्ठचूताच्छिन्नतेजसा। लिक्सस्थशिवनासाम्रनिर्गतज्योतिषा सह ॥ १५८॥ सन्धानं पिङ्गलानाड्या त्वायागान्तं विभावयेत्। अभ्यर्च्याज्यादिभिः प्रोक्तेईविभिस्तर्पयेच्छिवम् ॥ १५९ ॥ विध्यक्तानलजिह्नायां ह्यमानं तु यद्भविः। अमे: सौषुम्रमार्गेण शिवमूर्धि सुषुम्रया ॥ १६० ॥ सन्धायामृतधाराभिईवीरूपाभिरीश्वरम् । तर्पयेत यथा स स्यात प्रसन्नः स्वेष्टदः शिवः ॥ १६१ ॥

> > नाडीसन्धानाधिकारः।

अथाज्यं च तिलाश्चान्नं साज्यं नित्ये हुतं स्मृतम् । वैशेषिकेषु कृत्येषु द्रव्येरुक्तेर्जुहोतु च ॥ १६२॥

शिवाद दशांशमूर्तीनामङ्गानां हविषा हुतम्। पर्वसु द्विगुणं नित्याद्धोमतुंल्योऽस्तु वा जपः ॥ १६३ ॥ ओं हों शिवाय स्वाहेति स्ववदानत्रयं चरोः। अभिघार्य सुचा हुत्वा मूर्त्यङ्गानां सकृत् सकृत् ॥ १६४ ॥ आचामं प्रोक्षणीतोयैर्दत्त्वार्ध्यं चास्नमन्त्रतः। गन्धेः पुष्पेर्धूपदीपैस्ताम्बूलेनापि तं यजेत् ॥ १६५ ॥ कृत्वामिं भस्म चालभ्य नाडीसर्निध विस्रज्य त । बीजादिभिन्यीहृतीभिर्मृत्यीङ्गेश्च सकृत् सकृत् ॥ १६६ ॥ हुत्वाज्यमुद्धृत्यास्रोण मूर्त्याङ्गानि यथास्थिति । शिवे नियोज्य विद्वस्थं शिवं चामेईदम्बुजे ॥ १६७॥ सन्निरुध्याथवा रक्षेत् प्रत्यहं विस्रजेत् तु वा । ओं हों हैं हूं हीं हां शिवमूर्तये नमः। इत्यमेः शिवमूर्तिं तां सङ्गृह्य कुसुमाञ्जलौ ॥ १६८ ॥ ओं हों, ओं हों, ओं हें, ओं हुं, ओं हिं शिवाय नमः। अनेन लिङ्गस्यशिवे योजयेद वा हृदम्बुजे । प्रागेव नाडीसन्धानं सति लिङ्गे तु तच्छिवे॥ १६९॥ अलिक्ने खहदम्भोजे शिवात् तन्नासिकात्रतः। सन्धानमाचरेत् तद्वदृद्धोद्वासनकल्पना ॥ १७० ॥ नैमित्तिकेषु कृत्येषु द्विजातिश्चेज्जयादिभिः। अमात्यनिष्कृतीश्चेव हुत्वा स्विष्टकृतं तथा ॥ १७१ ॥ ओं हां अमये ठठ। ओं हां सोमाय ठठ। ओं हां अमीषोमाभ्यां ठठ। ओं हां अग्रये स्विष्टकृते ठठ।

> मन्त्रेरेभिध्व जुहुयादेभिरेवाद्विजातिषु । आमये वा पुरो वामेः कृत्वा मण्डलकद्वयम् ॥ १७२ ॥ बिं क्षिपेत्रमोन्तैः स्वैस्तारहृत्पूर्वनामभिः। चरुशेषेण गन्धाद्यैर्दिग्विदिक्कमयोगतः ॥ १७३ ॥

१. 'स्त' ख. पाठः. २. 'तिः' क. ग. पाठः,

रुद्रमातृगणानां च यक्षेत्रहसुरद्विषाम् ।
रक्षसामि नागानां प्रागीशानादिकं क्रमात् ॥ १७४ ॥
नक्षत्राणां च तन्मध्ये चैतेषां मध्यतः पुनः ।
राशिभ्यः पुनरीशान्ते वह्नौ विश्वभ्य इत्यि ॥ १७५ ॥
नैर्ऋत्यां क्षेत्रपालाय दुर्गायै वायुगोचरे ।
एवमन्तर्विलं क्षिप्त्वा द्वितीये मण्डले पुनः ॥ १७६ ॥
इन्द्रादिभ्यो यथापूर्व दशदिक्षु बलिं क्षिपेत् ॥
१७७ ॥
सर्वतो विकिरन् दिक्षु

वायसादिभ्यः समयभेदिभ्यः ठठ ।

विलमन्त्रानथो हरेत् ।
पुनः प्राङ्कणभागान्ते मण्डले तु बिलं क्षिपेत् ॥ १७८ ॥
ये रुद्रा रौद्रकर्माणो रौद्रस्थाननिवासिनः ।
सौम्याश्चैव तु ये केचित् सौम्यस्थाननिवासिनः ॥ १७९ ॥
मातरो रौद्ररूपाश्च गणानामधिपाश्च ये ।
सर्वे सुप्रीतमनसः प्रतिगृह्णन्त्वमं बिलम् ॥ १८० ॥
सिद्धिं यच्छन्तु मे क्षिप्रं भयेभ्यः पान्तु मां सदा ।
"सर्वेभ्यो भूतेभ्यो नमं" इति बिलं क्षिप्त्वा पुनश्च
योगिन्यो भीषणा रौद्रा वेताला ब्रह्मराक्षसाः ॥ १८१ ॥
आगत्य प्रतिगृह्णन्तु शिवेच्छानुविधायिनः ।
मया दत्तं बिलं क्षिप्रं भयेभ्यः पान्तु मां सदा ॥ १८२ ॥
"ओं हां हः हुं फट् ।"अनेन च बिलं क्षिपेत् ।
दत्त्वा बिलं ततः पादौ प्रक्षाल्याचम्य वाग्यतः ।
नमस्कृत्य महादेवं कर्म कुर्याद् यथोत्तरम् ॥ १८३ ॥
शैवाश्चिकल्पाधिकारः ।

अथ वैष्णवकल्पोऽग्निः कथ्यते तन्त्रचोदितः। स्नातो घौताङ्घिराचान्तः प्राणानायम्य वाग्यतः ॥ १८४ ॥ रेखास्तिस्रोऽथ पूर्वामास्तिस्रश्चोदङ्मुखा लिखेत् । द्वादशाक्षरिवद्यां तु जिपत्वा तु यथाक्रमम् ॥ १८५ ॥ निरस्य शकलं धौतपाणिः सम्प्रोक्ष्य विद्यया । करदेहाङ्गविन्यासान् कृत्वा तारमनुस्मरन् ॥ १८६ ॥ तत्रावाद्य परां शक्तिं लक्ष्मीमृतुमतीं स्मरन् । स्नातामलङ्कृतां विष्णुं तथैवावाह्य तें। यजेत् ॥ १८७॥ आरणेयाग्न्यन्यतमं शरावादिस्थितानलम् । आनीतं तारतोऽवोक्ष्य विष्णोवीजमनुस्मरन् ॥ १८८॥ देव्या योनौ विनिक्षिप्य गर्भ ध्यात्वेन्धनैरमुम् । उद्दीप्यविद्यया प्राग्वदद्भिः परिसमूह्य तम् ॥ १८९ ॥ दर्भेषु पात्राण्यासाद्य परिस्तीर्थ यथाक्रमम् । ष्रोक्षणीमद्भिरापूर्य द्वादशाक्षरविद्यया ॥ १९० ॥ तस्यामावाह्य तु हिरं तज्जलैः प्रोक्ष्य तान्यथ । उत्तानियत्वा पात्राणि विसस्येध्मं च वेधसम् ॥ १९१ ॥ दक्षिणे प्राग्वदावाद्य संपूज्योत्तरतः पुनः । प्रणीताः पूरियत्वाद्भिः प्राग्वद् विन्यभ्य तत्र तु ॥ १९२ ॥ साङ्गं विष्णुं समावाह्य संपूज्याज्यं निरूप्य तु । श्रभियत्वोत्तरेऽङ्गारे त्रिरिभद्योत्य तं कुशैः ॥ १९३ ॥ त्रिरुत्पूय निधायाग्रे सदभी सुक्सुवी पुनः । प्रताप्य क्षाल्येत् तारात् परिमृज्याग्रमम्रतः ॥ १९४ ॥ मध्यं मध्येन मूलं तु मूलेनामौ क्षिपेत् कुशान्। परिधीनू ध्वसिमधौ प्राग्वद् विन्यस्य विद्यया ॥ १९५॥ परिषिच्येध्ममादाय घृतेनावोक्ष्य तारतः। सकृद्धुत्वा तथाघारौ हुत्वा तु द्वादशाक्षरात् ॥ १९६ ॥ गर्भाधानादिकर्माणि तिलैः प्रत्याहुतित्रयम् । हुत्वा प्रणवतस्तस्य पितरौ तौ विसृज्य तु ॥ १९७ ॥

हेमपीठाम्बुजे वहेर्मृर्ति ध्यायेच वैष्णवीम् । पञ्चवक्रं चतुर्बोहुं हेमवर्णं त्रिलोचनम् ॥ १९८ ॥ तस्य पृथ्वी भवेत् पादौ द्यौः शिरस्त्वसवोऽनिलः । चक्षूंषि मूर्यः खं क्रोडं जिह्वाः सप्त जगन्ति ताः ॥ १९९ ॥ हृद्ये गाहपत्यः स्यान्मुखेष्वाहवनीयकः । अन्वाहार्थी भवेत् कुक्षौ वेदा वक्राण्यनुक्रमात् ॥ २०० ॥ ऋङ्मयं प्राङ्मुखं हेमवर्णं दैविकसाधनम् । भिन्नाञ्जननिमं याम्यं याजुषं क्षुद्रकर्मकृत् ॥ २०१॥ पश्चिमं तृदयाकीभमाथवी शान्तिके मतम्। उत्तरं साम चन्द्रामं काम्यकमेप्रसाधनम् ॥ २०२ ॥ सर्ववेदमयं ह्यूर्ध्वं स्फटिकामं विमुक्तिदम्। एवं ध्यात्वाभिपूज्यैनं तदीयें हृदयाम्बुजे ॥ २०३ ॥ वासुदेवं चतुर्बीहुं शङ्खचकगदाधरम्। यथोक्तरूपमावाद्य संपूज्योक्तैर्जुहोति च ॥ २०४ ॥ जयादिभिर्द्धिजातिश्चेद्धुत्वा स्विष्टकृतं तथा। समापयेच तत् कर्म दत्त्वा तद्वब्रदक्षिणाम् ॥ २०५ ॥ उत्सृज्याथ प्रणीताश्च तद्वत् परिधिविष्टरान् । बेरे वा खहृद्दक्जे वा प्रवाद्यामिस्थमच्युतम् ॥ २०६ ॥ अमि चापि यथापूर्वं साङ्गोपाङ्गं प्रवाहयेत्। वैष्णवामिकल्पाधिकारः।

कल्पोऽथ मान्त्रिको वहेरशेषार्थप्रसाधकः ॥ २०७ ॥ कथ्यते स्थण्डिलं वापि कुण्डं वा प्रोक्तलक्षणम् । गोमयालेपितं तारादुद्धत्य शकलेन तु ॥ २०८ ॥ समीकृत्योपलिप्याथ हैमादिशकलेन तु । मध्ययाम्योत्तरा रेखास्तिसः प्राचीनमुल्लिखेत् ॥ २०९ ॥

९ 'त्' ग. पाठः,

मध्यापरैन्द्रगा रेखास्ततोदीचीनमुिछखेत्।
अवोक्ष्य शकलं त्यक्ता सर्वत्र प्रणवं जपन् ॥ २१०॥
अरणेर्वा मणेर्वामि श्रोत्रियागारतोऽपि वा।
शरावादौ समानीतं निरीक्ष्याभ्युक्ष्य तारतः ॥ २११ ॥
कव्यादांशं परित्यज्य प्राङ्मुखो वाग्यतः शुचिः।
जाठरं चैन्दवं चामि भौतिकेऽस्मिन् नियोज्य तु ॥ २१२ ॥
स्नातामृतुमतीं शक्तिमीधरं च सिस्क्षया।
सन्नतावभिपूज्येतौ शक्तिबीजेन साधकः ॥ २१३ ॥
ईश्वीजं विचिन्त्यामि शक्तिगीमी विनिक्षिपेत्।
इन्धनाभ्यां तमुत्थाप्य समाच्छाचेन्धनैस्ततः ॥ २१४ ॥

अों चित्पिक्कल हने दह पच सर्वज्ञ आज्ञापयैति ठठ ।
अनेन तु धिवत्रेण ज्वालियत्वा हुताशनम् ।
ओं अग्नें प्रजेंबिलतं वन्दे जातवेदं हुताशनम् ॥ २१५ ॥
सुवर्णवर्णमनेलं समिद्धं सर्वतोमुखम् ।
उपस्थानमनेनाथ कुर्यात् पुष्पं च निक्षिपेत् ॥ २१६ ॥
एकैकशस्तु प्रागादिदंभैरास्तीर्यं देशिकः ।
परिषच्य जलैस्तूष्णीमभ्यच्याग्निं षडक्कतः ॥ २१७ ॥
जलिबन्दुं जीवभूतं क्षिप्त्वा प्रणवतोऽनले ।
गर्भाधानादिकर्माणि षडक्कैः स्वैरनुक्रमात् ॥ २१८ ॥
प्रत्याहुतित्रयं हुत्वा परिषिच्याथ तारतः ।
दर्भेषूत्ररतो वहेः पात्राण्यासाद्य पूर्ववत् ॥ २१९ ॥
तोयसेकदयाधेर्यसंख्येदंभैर्यभाक्रमम् ।
परिस्तीर्य यथाप्रवं प्रोक्षणीं वेधसं तथा ॥ २२० ॥
प्रणीतां चाभिपूज्याग्निं परिषिच्यादितः क्रमात् ।
ध्यात्वा हेमासनाम्भोजधवलं केसरोज्ज्वलम् ॥ २२१ ॥

१. 'बै' क.पाठः. २, 'नः' क. ख. पाठः. ३, 'ये' क. पाठः. ४, 'ज्वा' ग. पाठः ५. 'म' क. पाठः. ६, ए'क. ग्र पाठः.

तद्ष्पत्रामगता मूर्तयोऽष्टौ हविर्भुजः । अग्निः स्यात् प्रथमा मूर्तिर्वेश्वानरहुताशनौ ॥ २२२ ॥

जातवेदा हुतवहो हुतवर्मा ततः परम् ।

तथा देवमुखः सप्तजिह्वश्चेत्यष्टमूर्तयः ॥ २२३ ॥

जातवेदाः सप्तजिह्वो हञ्यवाहस्तथापरः ।

अश्वोदरस्तथैवाजस्ततो वैश्वानराह्नयः ॥ २२४ ॥

तद्वत् कौमारतेजाश्च विश्वेदेवमुखस्तथा ।

अग्नयेपदपूर्वाः स्युर्मूर्तयोऽष्टौ परे जगुः ॥ २२५ ॥

शक्तिसितकसाभयं सवरदं काइमीररक्तवाति

शुक्लालेपनमाल्यदामवसनं भास्वज्जटामण्डलम् । व्यालोलामलहाररत्नमकुटं तं हेममालोज्ज्वलं

ध्यायेत् सौम्यमभीष्टदं हुतवहं त्र्यक्षं प्रसन्नाननम् ॥ २२६ ॥

हिरण्या गगना रक्ता कृष्णाख्या त्वथ सुप्रभा ।

बहुरूपातिरक्ता च सात्त्विक्यः सप्त कीर्तिताः ॥ २२७ ॥

पद्मरागा सुवर्णी च भद्रलोहितलोहिते।

श्वेता च धूमिनी चैव करालीति रजोन्विताः ॥ २२८ ॥

विश्वमूर्तिस्फुलिक्निन्यौ धूम्रवर्णा मनोजवा ।

विलीहिता कराली च काली चेति तमोन्विताः ॥ २२९ ॥

धात्रबीजैर्विलोमोक्तेवहिवाय मभ्षितैः।

पूर्वादिदिश्च जिहाः स्युर्वसुधारेशकोणगाः ॥ २३० ॥

दैवेष्वपि च नित्येषु सात्त्विक्यः शान्तिकेष्वपि ।

शस्ताः काम्येषु राजस्यस्तामस्यः क्रुरकर्मस् ॥ २३१ ॥

देवताः पितृगन्धर्वा यक्षनागाः पिशाचकाः।

क्रमेण निह्नाधीशाः स्युस्तथैव ब्रह्मराक्षसाः ॥ २३२ ॥

सर्वदेवमयी ख्याता वसुधारोपजिहिका ।

तस्यां काम्यानि शस्तानि शेषाः स्युवैदिकोदिताः ॥ २३३ ॥

प्रणवादिनमोन्तं तु मूर्तीजिह्यास्तथाचियेत् ।

सहस्रार्चिः स्वस्तिपूर्णाश्चोत्तिष्ठपुरुषस्ततः ॥ २३४ ॥

धृमव्यापी सप्तजिह्नस्तथा षष्ठो धनुर्धरः । षडेवमक्रमन्त्राः स्युर्वहेर्जातियुताः पृथक् ॥ २३५ ॥ अङ्गानि मूर्तयश्चैव प्रसन्नाः स्युश्चतुर्भुजाः । शक्तिस्वस्तिकदोर्द्वन्द्वरुक्माभरणभूषणाः ॥ २३६ ॥ तथेन्द्रायांश्च लोकेशानस्राणि च बहिर्यजेत् । स्वमूर्तिमपि चामेयीं न्यस्ताक्कां परिभाव्य तु ॥ २९७॥ इष्ट्रा गन्धादिमिर्विह्नमाज्यं संस्कृत्य पूर्ववत् । सुक्सुवावपि संमृज्य वैदिकाग्न्युक्तमार्गतः ॥ २३८ ॥ प्राजापत्यादिभिर्भन्त्रेवैदिकाभिमुखं ततः । हुत्वाङ्गमूर्तीर्जिह्वानामेकैकाज्याहुतिकमात् ॥ २३९ ॥ हुत्वा त्वनेन मन्त्रेण जुहोत्येकाहुतिं पुनः। तार ब्याहृतयस्तिस्रो वैश्वानरपदं ततः ॥ २४० ॥ सोऽपि भाव जातवेद इहावह सर्वकर्माणि साधय ठठ । व्याह्त्यादिमिमं मन्त्रं मूलममेर्विदुर्बुधाः। ऋषिः स्यात् सविता छन्दो दैवीगायत्रसंज्ञितम् ॥ २४१ ॥ देवता जातवेदोऽभिः समृद्धादौ नियुज्यते । महासमृद्धिदो ह्येष जप्यः स्यादयुतं पुरः ॥ २४२ ॥ त्रीहि न्यग्रोधसमिधिस्तलराज्याज्यपायसैः। पूर्वोदिदिक्षु हुत्वादे। कमात् प्रतिपदादिषु ॥ २४३ ॥ साष्टोत्तरसहस्रं वा शतं वाज्यं जुहोतु च।

एकादश्यां यथाशक्ति भोजियत्वा शुचीन् द्विजान् ॥ २४४ ॥
रक्तां गां दक्षिणां दक्ता सिध्येत् सामृद्धिको मनुः ।
उक्तैर्द्रव्यैः प्रतिपदि पृथक् साष्टकं वा सहस्रं
हुत्वा त्रीहिं जरदमथना प्रत्यहं रुद्रसंख्यम् ।

॰याघातीयैर्घृतविद्धलितैर्वा त्रिपक्ष तथेध्मैः

पालाशैर्वा मधुरमिलितैः स्यात् समृद्धिस्तु पुष्पैः ॥ २४५ ॥

१. 'पि भावं जा' ख. पाठः. १. 'दा' क. पाठः.

साज्यं गव्यं पायसं वा जुहोतु नित्यं क्षीरं कापिलं गोघृतं वा । बन्ध्कैर्वा क्षोद्रसिक्तैश्च पुष्पैर्लक्ष्मीकामो मासमष्टौ सहस्रम् ॥ २४६॥ क्षीराहारः शोणगोक्षीरहोमी लक्ष्मीं विन्देताक्षयां मासमात्रात् । मेधाकामः पौर्णमासीषु लक्षं स्पृष्टं (१) ब्राह्मं वा घृतं प्राश्य विन्देत् ॥२४७॥ लक्षं हुत्वा साज्यदूर्वाङ्कुराणां मृत्युं जित्वा दीर्घमायुश्च विन्देत् । हुत्वा चैकामाहुतिं सिन्धिचे मन्त्रेणादौ चास्तिलेष्वध्वरेषु ॥ २४८॥ आहवन्त्यादिना प्रातरमेस्तिथौ पायसं सिप्षा साष्टसाहस्रकम् । यज्जुहोत्यक्षयामाहवत्येव तद्वस्रहेमान्नगास्त्वावहन्तीं श्रियम् ॥ २४९॥

अस्यात्यनुष्टुप्च्छन्दः स्याद्दषिरुक्तस्तु काश्यपः । भद्राभिर्देवता प्राग्वदङ्गान्यपि च साधनम् ॥ २५० ॥

प्राजापत्यं पङ्किसहस्रं तु जिपत्वा साज्यं द्रधा चौदनहोमादिष लक्ष्मीः । आज्या(भ्य)कैः शालिहुताद् वा प्रतिपत्सु प्रोक्तेर्द्रव्यैर्व्याहृतिभिर्वा हवनं स्यात् ॥

> त्रिष्टुबस्य भवेच्छन्दो मरीचिर्भगवानृषिः । प्रजापतिर्दैवतं च साधनाङ्गानि पूर्ववत् ॥ २५२ ॥

उद्धृत्योत्तिष्ठशब्दः पुरुषहरिपदे साँर्धचन्द्राक्षिपार्श्वं खान्तं मांसं च देहिद्वयमपि च ततो वामपादस्य मध्यम् । दीर्घोऽत्रिः पार्श्वमन्ते मरुदिति गदितो बह्विजायान्त एषो बह्देस्तारद्वयान्तो मनुरखिलजगत्काम्यकल्पद्वमोऽसौ ॥ २५३ ॥ अस्यच्छन्दस्तु गायत्री मुनिरप्यक्रिरा भवेत् ।

भृगुरिति केचन।

देवता स्वयमेवाभिरश्वरूपी हिरण्यदः ॥ २५४ ॥

नित्यं वा प्रतिपदि वा सकृतिकायां शाल्यत्रैर्घृतमिलितैर्जुहोतु लक्ष्म्ये । दध्यत्रं घृतमथवा शमीसमिद्भिर्द्धत्वेष्टां खल्ज लभते महासमृद्धिम् ॥ २५५॥

हुत्वाज्यं यत् स्वेष्टां छक्षार्धं ते। विन्देत् । सरोजैर्हुतैः स्यात् सुरूम्यं पुराद्यम् । पैप्पलैरिध्मकैः कन्यकां प्राप्नुयात् । घृतवचरुणा विजयं रूभते ।

<sup>🤋 &#</sup>x27;यो' ग, पाठः. २. 'तद् वि' क. पाठः.

ज्योतिष्कतैकेन राष्ट्राणि विन्देत । जपेन जलानि रुजोऽपि हन्ति । यत् खळु सिध्यति तज्जप संपदि यदिह जगति जपतु भवति ।

हैरण्याश्वत्थकल्पद्वमकुहरगृहान्निष्पतद्वाजिरूपं रोम्णा कृपोद्गताचिष्कपिशितगगनं रन्ध्रदेशैर्धनौधम् । ध्यायन् वर्षन्तमग्निं प्रतिपदि जुहुयात् पायसैकाहुर्ति स्या-द्रधप्रस्थाज्यपूर्णाम्बरचषकगतां सोऽचिरादार्थनाथः॥ २५९॥

इति निगदितममेरिष्टदं यद्विधानं तदभिनियतकाले त्वाहुतीनां समानम्। अनुजपत् च मन्त्रं तत्फलाप्त्ये द्विजेन्द्रान् रसवदिह समग्रं भोजयेनित्यशोऽन्ते ॥ २५७ ॥

दशांशविप्रभोजनं तु मुख्यमाहुतिक्रमात् तथैव पश्चविंशदंशभोजनं तु मध्यमम् । शतांशमप्यथाधमं तु शक्तितस्तदृह्येत् समाप्तिदानभोजनं च देवताभिपूजनम् ॥ २५८ ॥

तथैव दक्षिणापि मानहेम चाहुतेः स्मृतं स दैविके तु पौष्टिके वशीकरे च कर्मणि। विरञ्जने प्रचाटने निरोधने द्विमानकं रुजि अमे च सादने त्रिमानकं विनिर्दिशेत् ॥ १५९ ॥

तथैव कृष्णलामितं हिरण्यमेव मारणे तथाहि तत्त्वसागरे प्रपञ्चके च दर्शितम् । दहेद् विहीनदक्षिणाप्रयोगकारिणं नरं त्वतो न हीनदक्षिणां प्रयोजयेच बुद्धिमान् ॥ २६०॥

इयं हि दक्षिणोत्तमा तु मध्यमाप्यतोऽर्धत-स्तदर्घतोऽधमा भवेत् तु शक्तितः प्रकल्पिता । किमस्य दक्षिणोच्यते यदस्य कर्मणः फलं प्रदर्श्यतेऽनुभूयते ततः प्रदेयमीप्सितम् ॥ २६१ ॥ अथाभिचारकेषु वहिकुण्डसाधनादिकं
समुत्स्रजेदरेः पुरे तथाम्बुधौ सरित्सु ाव ।
करोतु तत्र शान्तिकं सदानधर्मपूजनं
यथा स्वदेहदेशवंशरक्षणं कृतं भवेत् ॥ २ ६ २ ॥

तथैव शान्तिकादिकानि दक्षिणावसानिकं समाप्य वैदिकामिकरूपदर्शितकमेण वा । निरुध्य दैवतं च विद्वमम्बरेन्दुपङ्कजे नियोजयेत चामृताम्बुश्वीकरप्रवर्षिणि ॥ २६३॥

इतीह तत्त्वसागरादित-त्रचोदितो विधि-स्तथैव वैदिकप्रयोगवृत्तिगृद्धदर्शितः । शिवागमोदितश्च यो निरूप्य संप्रदर्शितः प्रयोगतस्तु सामकैरलं निषेव्यतां सुखम् ॥ २६४३ ॥

> इति श्रीमदीशानशिवगुरुदेवपद्धतौ तन्त्रसारे अग्निकल्पविधिर्नाम चतुर्देश: पटळ: ।

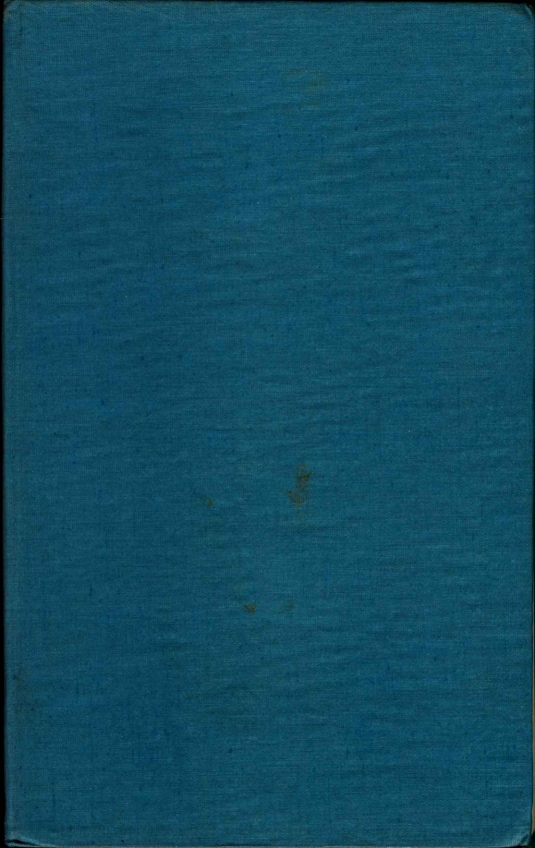
इति सामान्यपादः प्रथमः समाप्तः।

शुभं भूयात्।

H. LICES TO STATE TO THE PARTY OF THE STATE OF

THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF

for third part for highly brief



## Bharatiya Vidya Prakashan

Oriental Publisher & Booksellers

1-UB, Jawahar Nagar Bungalow Road Delhi-110007

Call: 2521570

(India)

Post Box No. 1108 Kachauri Gali Varanasi-221001 Call: 65965 I CHEER OF RESIDENCE